

حمدٌ ونعت كے لطيف موضوع پر مُنفر وادبی و تحقیقی كِتاب



تالیف: پرفیسر عبد الندشا بین (ایدار و یافته) علیظا: پرفیسر واکثر اشفاق احمث دورک

# بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهُمُ المُلْعُ الرَّهُمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعُمِّلُ الْمُعِمِلُ اللْمُعِمِّلُ المُعْمِلُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللْمُ المُلْمُ الْمُلْمُ المُلْمُ المُلِمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْ



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداً پ

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

🖘 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع سے محض مندر جات کی

نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

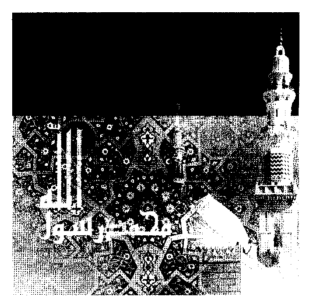
اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں اللہ

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com

# اعر میں گوئی اور ال کے آداب



حَدونعت بين لطيفُ فرق اورعدِ فال ريمن فروا وبي وتقيقي كماب



تالیف: پرونیگر عبد النیشانین (ایوار دُیافته) نظریاف: پرونیسر داکر اشفاق احمث دورک

#### مُلاحِونِ اشاعت مرائه حاوالسنطام محفوظ بي





پرسٹیکر، 22743: اُٹویْن، 11416سودی عب قرق: 4021659 1 4043432-4033962 فیکس : 201659 E-mail: darussalam@awalnet.net.sa - riyadh@dar-us-salam.com Website: www.darussalam.com

الزيش الفياً. فن: 4614483 01 فيحن :4644945 ● المسلمة فن :01 4735220 10 فيحن :4735221 • سويلم فن :2860422 05 10 فيحن المسلمة فن :0503417156 05 مواكل: 0503417156 06 مواكل: 0503417156 05 مواكل: 8151121 • مواكل: 81511215 مواكل: 91503417155

• جدّه أن: 6379254 02 فيمن: 6336270 • الغمر فان: 8692900 03 فيمن: 8691551 فيمن: 8691551 05 فيمن: 970027032 03 فيمن شطة فإن الميكم في 2207055 07 مواكل: 9700270328 • خين بالمو فإن الميكم: 97022705 07 مواكل: 970027032 • خين الميكم فإن الميكم والميكم في الميكم في ا

001 718 6255925: الله • 001 713 7220419: الله • 001 1 6 5632623: الله • 001 718 6255925: الله • 001 7

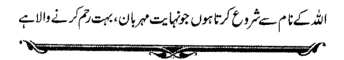


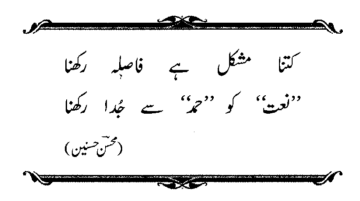
ۇن: 7354072-7111023-7232400-7111023-7110081 كىكى: 7354072-735400-7111023-7110081-0322-8484569 ♦ غزنى شرىپ ئاددوبازاد لابور فن :7120054 ئىكى: 7320703 مېراكل: 9322-4439150 ♦ 260-Y ماك كوشل اربار ئيز اللالمانيز اللالمانيز اللالمئيز الل

• 260-Y باک کر گرامیانی الله تا کی تا کی الله تا کی تا کی

0321 5370378 مبائل: فان اليم آباد فان اليم . 6092 51 2281513 مبائل: F-8







انتساب
سید دانشقکین اِمامُ الْقِبْلَتَیْنِ محمد رسول الله طَالیّی کی طرف انتساب جن کا
د حسنِ خُلق' سرایا قرآن تھا۔ گر ہماری اپنی کم مائیگی کہ
ترے حُسنِ خُلق کی اک رمق میری زندگی میں نہ مل سکی
میں اسی پہ خوش ہوں کہ شہر کے دروہام کو تو سجا دیا
میں ترے ''مزار کی جالیوں'' ہی کی مِدحتوں میں مگن رہا
ترے ''دشمنوں'' نے ترے چمن میں خزاں کا جال بچھا دیا
ترے ''دشمنوں'' نے ترے چمن میں خزاں کا جال بچھا دیا

## الم فهرست الله

| 14 | عِشِ ناشر                 | ۶                      | 30 |
|----|---------------------------|------------------------|----|
| 19 | نِ دل نواز                | سخ                     | 33 |
| 21 | الله همير                 | Ž.                     | 24 |
| 21 | شعرى تعريف                | e                      |    |
| 21 | المنتسن اور پیندیده اشعار | <u>.</u>               |    |
| 23 | ج ممنوع اورمکروه اشعار    | <u>(</u> ()            |    |
| 24 | ﴾ جائزومباح اشعار         | Ŷ,                     |    |
| 25 | العت گوئی                 | œ.                     |    |
| 29 | اسلامی نظمیس              | $\widehat{\mathbb{S}}$ |    |
| 31 | ت گوئی                    | نع                     |    |
| 31 | ي نعت کي تعريف            | <u></u>                |    |
| 32 | و نعت کی تاریخ            | <b>£</b> ?             |    |
| 35 | : موضوعات أبعد أبعد ب     | ĝo                     |    |



| 36 | 🤏 نعت کی اہمیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 39 | ه نعت کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 42 | حضرت آوم عَالِينًا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 46 | حضرت نوح عَالِيًا أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>#</b> |
| 48 | حضرت هود غلينًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | **       |
| 49 | حضرت صالح مَالِيًا ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| 51 | حفرت ابرا ہیم مَالِیًلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| 55 | حضرت المعيل علينا المعلى علينا المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| 58 | حضرت اسحاق و يعقوب غيراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>*</b> |
| 60 | حضرت بوسف عاليًا!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| 63 | حضرت شعيب عَلِيَّلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| 65 | حضرت موییٰ و ہارون ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| 67 | حضرت البياس علينال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>*</b> |
| 68 | حضرت داود مَالِيَلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| 70 | حضرت سليمان اليَيْل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 72 | حضرت الوب عليتلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 73 | حضرت يونس عَالِيْكِ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| 75 | حضرت ذكر ما عَالِيًا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| 77 | حضرت ليحيي عَلِيْلِا اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل | **       |
| 79 | حضرت عيسى غاليَا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |

| 82    | ختم الرسل، امام الانبياء حضرت محمد مثَّاثَيْنِ كَي نعت قرآني آيات ميں |   |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|---|
|       | نی آخرالز ماں سَالِیْمُ ہے قبل جہاں کا منظر                           |   |
| 94    | سورج ہیں'' حدیثیں ان کی''                                             |   |
|       | ياسِ مصطفلْ منَاتِينَمُ اورتو قيرِالله                                |   |
| 104 . | 🛞 صديق اكبر رفاشيُّ كا ادب                                            |   |
| 105 . | 🛞 عمر فاروق وخلفنًا كا ادب                                            |   |
| 106   | 🛞 حضرت عثمان وللفئة كا ادب                                            |   |
| 106   | ﴿ حَصْرِت عَلَى مِلْقُنْهُ كَا ادبِ                                   |   |
| 107   | 🛞 دیگر صحابهٔ کرام جی اُنتُرُم کا ادب                                 |   |
| 112   | نعت گونی اور شرک                                                      |   |
|       | 🛞 نعتیدر جحانات، خیرالقرون میں                                        |   |
| 131   | نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات                                            |   |
| 134   | ⊛ نبوت اورالوہیت                                                      | r |
| 137   | ﴿ نورٌ مِّنْ نُودِ اللَّه كعقيره كى على تحقيق                         |   |
|       | مشركينِ مكهاورعقبدهٔ ربوبيت                                           |   |
| 157   | مذا هب عالُم اور دينِ حق                                              |   |
| 157   | € ہندومت                                                              |   |
| 157   | € بدهمت                                                               | , |
|       | € زرتثت                                                               | , |
|       | ﴾ يېودىت                                                              |   |
| 160   | ﴾ عسائيت                                                              | ) |



| 161  | ® و <b>ين تن</b>                                  |
|------|---------------------------------------------------|
| 164  | 🤻 اسلام اور پیغیبرِ اسلام مَالْیَانِ              |
| 167  | 🏶 محبت رسول مُناقِيَّة                            |
| 174  | ﴿ طَرِزِاظْهار                                    |
| 176  | 🔅 انتخاب الفاظ                                    |
| 177  | 🏶 تشبيه واستعاره                                  |
| 178  | 🕏 انداز خطاب                                      |
| 179  | 🌸 حقیقت نگاری                                     |
| 183  | 🥸 نعت کی قسمیں                                    |
| 183  | ⊛ رسمی نعت                                        |
| 187  | 🛞 شاعروں کوغزتہ ہے                                |
| 189  | 🏶 حقیقی نعت                                       |
| 190  | 🛞 عشقیهانداز                                      |
| 190  | 🛞 مقصدی انداز                                     |
| 191  | 🏶 آفاتی مقاصد                                     |
| 191  | ⊛ جديداسلوب                                       |
| 192  | ⊛ قديم اسلوب                                      |
| ب    | 🤹 نبی مَنَّاثِیْمُ کے تکوینی اختیارات اور علم غیہ |
| ب    | 🕏 نعت میں شرک و بدعت اورغلو کا اسلور              |
| 204  | 🏶 نعت کےمضامین پر ہندوستانی اثرات                 |
| 210( | ن نو در منای اگون اورگشون کراژ                    |

| 216 | 🌸 نعت پرقلمی گانوں اور دھنوں کے اثر ات   |
|-----|------------------------------------------|
| 223 | 🕏 حقیقی نعت کے چند نمونے                 |
| 225 | 🍪 حضرت هـتان بن ثابت انصاری طالنی        |
| 227 | 🛞 أمّ المؤمنين حضرت عا ئشه صديقه رقافها  |
| 228 | 🛞 ستيده فاطمة الزّ هراه الله             |
| 230 | 🍪 حضرت عمر فاروق رقافية                  |
| 232 | 🛞 حضرت عثان غنی راهنو                    |
| 233 | 😵 حضرت حمز و والفيه بن عبدالمطلب بن ماشم |
| 235 | 🛞 حضرت كعب بن ما لك وللني                |
| 237 | 🛞 حضرت عبدالله بن رواحه زلانتي           |
| 239 | 🛞 سردارابوطالب بن عبدالمطلب              |
| 241 | 🛞 مجيدامجد                               |
| 242 | 🛞 صوفی غلام مصطفی تبسم                   |
| 243 | •                                        |
| 244 | 🀨 صفی ککھنوی                             |
| 245 | 🌸 وزیر الحن عابدی                        |
| 249 | 🎉 عبد الرزاق او ليي                      |
| 250 | ﴿ زَامِرْفُرْتَى                         |
| 251 | 😵 پروفیسرعنایت الله خال                  |
| 252 | چ جعفرطیار                               |
| 254 | ® پروفیسرعیدالله شامین                   |

#### فهرست إلى

| 255 | 🥮 نعت گونی اور حقیقت وسیله                    |
|-----|-----------------------------------------------|
| 256 | 🕙 ائمه تفسیر کے نز دیک لفظ وسیله کی تعریف     |
| 258 | 🐞 وسیلہ کے جائز طریقے                         |
| 258 | 🐵 الله تعالیٰ کے اساء وصفات کا وسیلہ          |
| 260 | 🥞 اعمالِ صالحه کا وسیله                       |
| 261 | 🐞 وسیلہ کے ناجائز طریقے                       |
| 261 | 🌸 کسی کی ذات کا وسیله                         |
| 263 | 🦠 کسی کے رہیے اور مقام کا وسیلہ               |
| 264 | رہے کسی مخلوق کے حق کا وسلیہ                  |
| 266 | 😵 غیرموجود زنده ما کسی مُر دے کی دعا کا وسیلہ |
|     |                                               |



ذراغور فرمائے! ابو بکر صدیق بھالٹھ ضربوں سے اس قدر پُور ہیں کہ جان کے لالے پڑگئے ہیں گر انھیں اپنی کوئی پر وانہیں۔اس حالت میں بھی انھیں صرف یہی فکر دامن گیرتھی کہ میرے محبوب اقدس محمد شکھی کہاں ہیں اور کس حال میں ہیں؟ کہیں ظالم مُشرکوں نے انھیں تو کوئی نقصان نہیں پہنچایا؟

بيدواقعه محبت كى معراج ب-صحابة كرام تلائق اليي على معبت سے سرشار تھے۔وہ الله تعالى



اوراس کے رسول مُلْقَیْم کے لیے بے دھڑک جان کی بازی لگا دیتے تھے۔ یہی محبت تھی جس نے ان کے ایمان کوسمندروں سے زیادہ گہرا، پہاڑوں سے زیادہ مضبوط اور مٹس وقمر سے زیادہ درخثاں اور دلآویز بنادیا۔ یہی محبت تھی جس نے اُس خاتون کو بنت ِشہید، زوجہُ شہید اور اُختِ شہید بنادیا جوغز وہُ احد کے کارزار میں کھڑی تھی۔ چاروں طرف تلواریں چیک ر ہی تھیں، تیر برس رہے تھے، دھول اُڑ رہی تھی،خون بہدر ہا تھا اور کُشتوں کے پُشتے لگ رہے تھے۔خاتون کو بتایا گیا: بہن! تمھارا باپ شہید ہوگیا۔ پھراطلاع دی گئی:تمھارا شوہر مارا گیا۔ پھر بتایا گیا کہ اب تمھارا بھائی بھی اللہ کو پیارا ہو گیا۔ مگر اِس شہیدِ وفا خاتون نے کوئی روعمل ظاہر نہ کیا۔ اُس کی آٹکھیں تو بس ایک ہی رُخ زیما کو ڈھونڈر ہی تھیں \_ .....ا جا تک وُ ور سے رسالت مآب ٹاٹیٹی کا ضیابار چیرہ نظر آیا تو اُس کے مُنہ ے بے ساخت بیصدائے محبت بلند ہوئی (کُلُّ مُصِيبَةٍ بَعْدَكَ جَلَلُ) اے الله کے بیارے رسول! آپ صحیح سلامت ہیں تو پھر ساری دنیا کی مصیبتیں ہیج اور نا قابل توجہ ہیں۔.... وہ بھی ندائے محبت ہی تھی جو تیتے ہوئے صحرامیں پھر کی بھاری سلول کے نیجے دبے ہوئے بلال والنو کے لبول سے تکلی رہی اور (أحد، أجد) كا نعر و وحدت بن كر كونجی ر بى ..... وە بھى محبت تقى جوعمر رفانينۇ كى فراست، عثان رفانيۇ كى سخاوت اورىلى رفانيۇ كى شجاعت کی شکل میں نمایاں ہوگئی۔اور وہ بھی محبت ہی کی صدائے دل نواز بھی جو حسّان بن ثابت اور عبد الله بن رواحہ والنظاك ول سے الفاظ كا پيرائن كين كر نكلي اور نعت محمد ( عَالَيْنِ ) كہلائى۔ يوں نعت مسلمانوں كے منور ماضى كى بادگار، أن كے ايمان كى مضبوطى، تہذیبی مُسن اورادب عالیہ کی پیجان بن گئی۔

ان گزارشات کا مطلب بیرواضح کرنا ہے کہ رسالت مآب منافظیم سے گہری ذاتی محبت و عقیدت کے بغیر کوئی شاعر نعت نہیں لکھ سکتا۔ نعت گو کے لیے ضروری ہے کہ قرآن وسنت

کی تعلیمات سے انچھی طرح باخبر ہو۔ خاص طور پر اُس نے سیرت نبوی کا بڑی توجہ ہے بھر پورمطالعہ کیا ہو۔بصورت دیگر وہ نعت گوئی کے آ داب کما حقہ پور نے نہیں کر سکے گا۔ نعت گوئی کا پہلا تقاضا یہ ہے کہ ہرنعت گوشاعر نبی کریم مُنْ اللَّهِ کی شان بیان کرتے ہوئے بہت مختاط رہے۔ غلو سے کام نہ لے۔ محمد رسول الله مُنَاتِثَامُ امام الانبیاء ہیں۔ خاتم النبیین ہیں۔ عالم انسانیت کی سب سے بڑی شخصیت ہیں مگراتنے اعلیٰ اور ارفع مرتبے پر فائز ہونے کے ساتھ ساتھ وہ عبدۂ بھی ہیں۔شاعران کی توصیف وثنا میں اس منزلت ہے ذرہ بھر بھی آ گے بڑھے گا تو جادۂ اعتدال ہے اِگر جائے گا اور مقام رسول ﷺ کو درجه الوہیت سے جا ملائے گا۔ اس طرح عظمت رسول مُلْقِیْلِ کے تقاضے پورے طور پرملحوظ رکھے بغیر بے احتیاطی ہے ایک لفظ بھی لکھ دے گا تو متاع ایمان گنوا بیٹھے گا۔ پس نعت گوئی رسول الله تَاللَيْنَ اللهُ عَلَيْمُ كَ شايانِ شان مونى جايد نعت كه مضامين ميس رسول رحمت مَاللَيْمُ كي سيرت كى جمد جهت خوبيال بيان كرنى جائبيس - بديتانا جائي كدرسول الله سَالَيْنَ عظمت آدم کی سب سے اونچی مند برجلوہ آرا ہو نے کے باوجود کس قدر عاجزی، فروتی اور اکسار سے کام لیتے تھے اور اللدرب العزت کے حضور کس کثرت سے نوافل ادا کرتے تھے۔ آپ کی معیشت کتنی سادہ تھی۔معاشرت کتنی یا کیزہ اور بے تکلف تھی۔ آپ خلقِ خدا پر کتے شفیق تھے۔کسی بیچ کے رونے کی آواز بھی سن لیتے تو بے قرار ہوجاتے اور نماز کو مخضر کردیتے تھے۔غریب بیواؤں کے گھروں پرخورتشریف لے جاتے تھے، ان کی نفرت اور خدمت فرماتے تھے۔ تیموں کی آنکھوں سے بہتے ہوئے آنسو یو نچھتے تھے۔غلاموں کی مخواری کرتے تھے، ان کے کام میں بنفسِ نفیس ہاتھ بٹا کران کی مشقت ہلکی کردیتے تھے۔ آپ کو ہر انسان کو کفر اور شرک ہے بچانے اور جہنم کے شعلوں سے محفوظ رکھنے کی کیسی تڑپ اورلگن تھی۔ ای تڑپ اور گڑھن کے زیر اثر آپ دین حنیف کی تبلیغ کرتے تھے۔ اور مکہ کے بازاروں، طائف کے پہاڑوں اور مدینہ کے نخلتانوں میں ہرچھوٹے بڑے آدمی کو اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچانے ہی میں مصروف ومنہمک نظر آتے تھے۔.... بس نعت کے عنوانات اور مضامین ایسے ہی ہونے چاہئیں۔ اور ان مضامین کو ادب، احتیاط، وقار اور کش صوتی آہنگ والے الفاظ کے پیرائے میں منظوم کرنا چاہیے۔....نعت گوئی کے بیہ تقاضے آپ کواس کتاب میں یوری وضاحت وصراحت سے ملیں گے۔

معیاری نعت کہنا، پڑھنا اور سننا بڑے شرف اور سعادت کی بات ہے۔ صحیح اور بلند مضامین کی نعت سے دُتِ رسول اللہ اللہ میں اضافہ ہوتا ہے۔ ایمان میں تازگی آتی ہے۔ خیالوں میں شادابی پیدا ہوتی ہے۔ اور دل ود ماغ میں روحانی سُر ورکی لہریں دوڑ نے لگئی ہیں۔ مگر اچھی نعت کا معیار کیا ہے؟ نعت کا آغاز کب ہوا؟ ہمارے سلف صالحین سے لے کر اب تک کن کن شعرائے کرام نے تھائق نما، سبق آموز اور ایمان افروز نعیں کہیں؟ برصغیر میں اُردو نعت گوئی درجہ بدرجہ کن مراحل سے گزری؟ اس کا معیار کیسا تھا؟ ہمارے براحل وادوار میں ان کا قلم بھٹکا اور کہاں پہنچ کر وہ آدابِ منطاب کے فانوس روشن کیے؟ کن مراحل وادوار میں ان کا قلم بھٹکا اور کہاں پہنچ کر وہ آدابِ منقبت سے بے آ ہنگ ہوگئے؟ اس کتاب کے قابل قدر مصنف پروفیسر عبداللہ شاہین نے ان سب سوالات کا مفصل جواب تمام تر جزئیات سمیت تر تیب وار سپر قلم کیا ہے۔ اس اعتبار سے یہ کتاب معیاری نعتوں کے شائفین کے لیے بمیشہ چراغ راہ کا کام دے گی۔

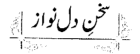
عزیزی حافظ عبدالعظیم اسد نے اس کتاب کی ترتیب سے لے کرطباعت تک کے تمام مراحل کی بوی توجہ سے نگرانی کی ہے۔ دارالسلام کے سینئر ریسرچ سکالر مولانا عبدالولی خان حقانی نے نظر ثانی فرما کر براعالمانه مقدمہ لکھا ہے۔ شعبۂ فقہ ومتفرقات کے انچاری حافظ محمد ندیم اور ان کے معاونین مولانا مشاق احمد، جناب جعفر طیار، جناب احمد کا مران



اور کمپوزنگ سیشن کے گل رحمٰن، خرم شنراد اور وسیم احد کیلانی نے اس کتاب کوحتی تحمیل کے درجے تک پہنچایا ہے۔ الله رب العزت ان سب عزیزوں کو اپنے لطف و کرم سے شاداب رکھے!

خادم کتاب دسنت عبدالمها لک مجامد نیجنگ ڈائر کیٹر دارالسلام الریاض، لاہور

جنوري2009ء



قارئين كرام! السلام عليم ورحمة الله وبركانة '

اصناف ِ تن میں موضوع کے اعتبار سے اعلیٰ ترین ''حم'' اور مابعد'' نعت'' ہے کیونکہ ثنائے رہ العالمین کے بعد صلاۃ وسلام برذات ِ خیرالانام (سیدنا محمد رُسول الله عَلَیْمُ) عظیم نیکی ہے جس کی ادبی ہیئت کا نام ہی ''نعت' ہے۔ گراس کے حصول میں انتہائی حزم واحتیاط درکار ہے۔ اس لیے کہ اگر''ناعیت'' تعریف وتوصیب نبی (عَلَیْمُ) میں تفریط وتقصیر کی مجال یا جسارت کا ارتکاب کر بیٹھے تو بحکم قرآنی ''حبط اعمال'' کا سزاوار ہو گا اور نیکیوں سے جھولی بھرنے کے بجائے تھی دامن ہوجائے گا۔ علی الرغم اگر افراط اور گاور نیکیوں سے جھولی بھرنے کے بجائے تھی دامن ہوجائے گا۔ علی الرغم اگر افراط اور گھیرے گا، لہذا بقول پروفیسرا قبال جاوید''نعت کیے! مگر احتیاط کے ساتھ۔''

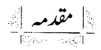
الله تعالی کا بے حد شکر ہے کہ اس نے مجھے مدحت ِ رسول (منافیم) کی نزاکت کے اس پہلو پہلم اُٹھانے کی توفیق بخشی ہے۔ بدایں سعادت میں نے اپنے مُنلغ علم کے مطابق مقد ور بھر کوشش کی ہے کہ نہ صرف"نعت" کے خدوخال اور حدود و قیود کی نشان دہی کر دول بلکہ اصافی "حمہ ونعت" کے مابین جو دبیز مگر نازک فرق اور بین حدِ فاصل ہے اس کو بھی واضح کر دول تا کہ نعت گوئی اور نعت خوانی کی فضیلت حاصل کرنے والے سعادت مند حضرات صفات ِ اِللہ العالمین کومنا قب وشائل رحمۃ للعالمین (منافیم) سے خلط سعادت مند حضرات صفات ِ اِللہ العالمین کومنا قب وشائل رحمۃ للعالمین (منافیم) سے خلط

ملط اور گڈیڈ کر کے کہیں جلی یا خفی شرک میں ملوث و مبتلا نہ ہو جا کیں .....کہ''شرک'' ایک نا قابل معافیٰ گناہ ہے۔

میں ادارہ'' دارالسلام' کے منجنگ ڈائر بکٹر محترم عبدالمالک مجاہد ﷺ اور'' دارالسلام لا ہور''کے جنرل منجر مکرمی حافظ عبدالعظیم اسد ﷺ کا بھی ممنون ہوں کہ ان کی نظرِ انتخاب نے بفضلہ تعالی میری متعدد تصانیف کی روشنی میں مجھے کتاب وسقت کی نشر و اشاعت کے عالمی ادارے'' دارالسلام''کی خدمت کا موقع دیا۔

الله تعالیٰ سے دُعا ہے کہ وہ ہمیں ہر دم اپنا ذکر کرنے اور کثرت سے توصیفِ نبی (مَالِیْنِم) میں رطب اللسان رہنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

محتاج دعا وخادِم رسول (مَثَلَّهُمُّ) برو فیسر (ر)عبدالله شابین عَفَا اللَّهُ عَنْهُ گشن کالونی-حافظ آباد



#### شعر کی تعریف

لغت میں شعر ہراس کلام کو کہا جاتا ہے جس میں محض خیالی اور غیر تحقیقی مضامین بیان کیے گئے ہوں۔ اس میں کوئی بحر، وزن، ردیف اور قافیہ بھی شرط نہیں۔ فن منطق میں بھی ایسے مضامین کو'' اور "قضایا شعریہ'' کہتے ہیں۔ اصطلاح میں شعر کی تعریف میں ہے: «اَلْکَلَامُ الْمَوْزُونُ الْمُقَفِّی قَصْدًا» لیعنی ارادی طور پروزن و قافیے کے سانچ میں ڈھا لاجانے والا کلام۔'' اصطلاحی شعر و غزل میں بھی چونکہ عموماً خیالات ہی کا غلبہ ہوتا ہے، اس لیے اسے بھی شعر ہی کہتے ہیں۔ ش

رسول الله مَا يُنظِمُ ہے شعر کے متعلق سوال ہوا تو آپ مَا يُنظِمُ نے فرمايا: مسلم اللہ مَا يُنظِمُ ہے شعر کے متعلق سوال ہوا تو آپ مَا يُنظِمُ نے فرمايا:

«هُوَ كَلَامٌ فَحَسَنُهُ حَسَنٌ وَ قَبِيحُهُ قَبِيحُ»

''شعر کلام ہی ہے، اچھا شعر قابل مدح ہے اور براشعر قابل مذمت ہے۔''<sup>©</sup> اس بنایراس کی تین قتمیں بنتی ہیں:

### 🛈 ځسن اور پېندیده اشعار

يه وه اشعار ہيں جن ميں الله تعالیٰ کی تو حيد کا بيان ہو، رسول الله مَثَاثِيْمُ کی ذات اور

€ تفسير معارف القرآن : 553/6، والمعجم الوسيط، مادة شعر. ﴿ مسند أبي يعلَى: ٢

آپ کی سنت کا دفاع ہو، دین اور اہل دین کی حمایت ہو، جہاد، نیکی اور مکارم اخلاق کی ترغیب ہو، جہاد، نیکی اور مکارم اخلاق کی ترغیب ہو، گنا ہوں اور اخلاق رذیلہ سے تحذیر وممانعت ہو، دنیا سے بے رغبتی کا بیان ہو اور حصول علم کی ترغیب ہو۔ اس طرح کے اشعار پیندیدہ اور قابل مدح وستائش ہیں اور نبی مُناتیا ہے نے ان کی تحسین فر مائی ہے۔ آپ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ مِنَ الشِّعْرِ حِكْمَةً»

''یقیناً بعض شعر پُر حکمت ہوتے ہیں۔''<sup>®</sup>

اور نبی مَنَاتَیْظِ نے فرمایا کہ سب سے سچی بات جو کسی شاعر نے کہی ہے، وہ لبید شاعر کی

يہ بات ہے:

«أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلٌ»

'' آگاہ ہو جاؤ! اللہ کے سواہر چیز فنا ہونے والی ہے۔''®

اسی طرح نبی مَثَالِیُمُ خود بھی اجھے اشعار سنا کرتے تھے، چنانچیہ جے مسلم میں ہے کہ آپ مَثَالِیُمُ خود بھی اجھے اشعار سنا تھے۔ ﴿ امید الصلت کے سواشعار سنا تھے۔ ﴿ امید وہ جا ہلی شاعر تھا جس کے بارے میں آپ مَثَالِیُمُ نے فر مایا: قریب تھا کہ امید مسلمان ہوجا تا۔ ﴾

اس طرح نبي مَثَالِيَّا ن بن قريظ يح ون حتان بن ثابت را النَّهُ سے فرمایا:

«أُهْجُ الْمُشرِكِينَ فَإِنَّ جِبْرِيلَ مَعَكَ»

''مشرکین کی ندمت و ججو بیان کرو، یقیناً جبریل تمهار بے ساتھ ہیں۔''<sup>®</sup>

 <sup>◄ 200/8°</sup> حديث: 4760° وسلسلة الأحاديث الصحيحة، حديث: 447. ( صحيح البخاري، حديث: 6147. ( صحيح مسلم، حديث: 6147. ( صحيح البخاري، حديث: 6147.
 ٢ صحيح البخاري، حديث: 6147. ( صحيح البخاري، حديث: 4124.

<u>مقدمہ ا</u>

#### اوران سے فرمایا کرتے تھے:

"أَجِبْ عَنْ رَّسُولِ اللَّهِ عَيَّةِ ، اَللَّهُمَّ أَيَّدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ» " "الله كروح القدس ك ذريع "الله كرسول تَلْقِيْلِ كَى طرف سے جواب دو، اے الله! روح القدس ك ذريع سے ان كى تائيرفر ما ""

#### ② ممنوع اور مکروه اشعار

اشعار کی دوسری قتم ناجائز وحرام ہے۔ بیدوہ اشعار بیں جن میں سے شرک کی بوآتی ہو یا مقام رسالت پہرف آتا ہو یا جن میں کسی مومن کی ججو و ندمت بیان کی گئی ہو بخش گفتگو پر مشمل ہوں، جھوٹی اور باطل مدح سرائی کی گئی ہو، کفار و فساق کی تعریف و توصیف کی گئی ہو یا اس میں زنا، بدکاری، شراب نوشی اور اخلاق رذیلہ کی طرف دعوت و ترغیب ہو۔

یہ تمام چیزیں کسی عام کلام میں ہوں تو وہ کلام بھی حرام ہے اور جب شعر کی صورت میں ہوں تو وہ کلام بھی حرام ہے اور جب شعر کی صورت میں ہوں تو وہ شعر بطریق اولی حرام ہے کیونکہ عام نثر کے مقابلے میں شعر کوزیاوہ یا در کھا جاتا ہے حتی کہ بچے بھی اسے یاد کر لیتے ہیں اور شعر ایک شہر سے دوسرے شہر کی طرف منتقل بھی ہو جاتا ہے تو اس طرح کا شعر کہنا، سنانا اور سننا حرام اور ناجا کرنے ہے۔ ابوسعید خدر کی ڈائیڈ کی حدیث ہے کہ ایک وفعہ ہم رسول اللہ مُنافید کی ہمراہ جارہ سے میں سامنے صاحب سامنے سامنے میں عرام موا آیا تو آپ نے فرمایا:

«خُذُوا الشَّيْطَانَ أَوْ أَمسِكُوا الشَّيْطُنَ الْأَنْ يَّمْتَلِيءَ جَوْفُ رَجُلٍ قَيْحًا خَيْرٌلَّهُ مِنْ أَنْ يَّمْتَلِيءَ شِعْرًا»

"اس شیطان کو پکڑو، اسے روکو، کسی آ دی کا پیٹ پیپ سے بھر جانا بہتر ہے کہ

<sup>(</sup>أ) صحيح البخاري، حديث: 6152.



اس کا پیٹ شعر سے بھر جائے۔''<sup>©</sup>

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ایسے ہی شعراء کے بارے میں فرمایا:

﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوَٰنَ ﴾ اَلَمُ تَرَ اَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَّهِيْمُونَ ﴿ وَانَّهُمُ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ﴾

''شعراء کی پیروی سرکش و گمراہ لوگ ہی کرتے ہیں۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ بے شک وہ ہر وادی میں سر مارتے پھرتے ہیں۔ اور رید کہ بے شک وہ کہتے ہیں جو کرتے نہیں۔' ®

ان آیات میں شعر وشاعری کی سخت ندمت اوراس کا عندالله مبغوض ہونا صاف ظاہر ہے گرسورت کے آخر میں ﴿الاَّ الَّذِيْنَ اُمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَذَكَرُوا الله كَثِيْرًا﴾ ''گروہ لوگ جو ایمان لائے اور انھوں نے نیک اعمال کیے اور اللہ کو بہت یاد کیا۔'' ﷺ کے الفاظ میں جواستثنا فہ کور ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ شعر مطلقاً برانہیں ہے بلکہ برا اس وقت ہے جب اس میں فہ کورہ بالا قباحتیں اور خرابیاں موجود ہوں۔

#### ③ جائزومباح اشعار

اشعار کی تیسری قتم جائز ومباح کی ہے۔ یہ وہ اشعار ہیں جن میں بے حیائی، جھوٹ،
اخلاقِ رذیلہ اور بدکاری و ناجائز امور کی طرف وعوت و ترغیب نہ ہو۔ ندکورہ برائیوں جیسی شیطانی تحسین سے کمل طور پر عاری ہوں، بالمقابل ان میں کسی خیرونیکی کی طرف وعوت ترغیب بھی نہ ہو۔ ایسے اشعار کہنا، سننا اور سنانا مباح ہیں، جیسے کوئی سفر کی مشقت کم کرنے کے لیے اس طرح کے شعر کہے یا ایسا شعر کہے جس میں اپنے بلاد وعلاقے اور خاندان کی طرف جانے کے اشتیاق کا اظہار ہو۔ ایسا شعر کہنا اور سننا جائز ہے لیکن اس شرط

مقدمه إ

کساتھ کہ اے کوئی متفل طریقہ نہ بنائے ، نہ اپنے آپ کواس کے لیے مخصوص کردے۔ اللہ ہریرہ ڈٹاٹیئ سے مروی حدیث میں ہے کہ نبی مُٹاٹیئ نے فرمایا:
﴿ لَأَنْ يَّمْ تَلِيءَ جَوْفُ رَجُلٍ قَيْحًا يَرِيهِ خَيْرٌ مِّنْ أَنْ يَّمْ تَلِيَّ شِعْرًا ﴾

﴿ لَأَنْ يَّمْ تَلِيءَ جَوْفُ رَجُلٍ قَيْحًا يَرِيهِ خَيْرٌ مِّنْ أَنْ يَّمْ تَلِيً شِعْرًا ﴾

﴿ لَأَنْ يَمْ تَلِي عَلَى اللہ بِيپ سے بھر جائے ، بیاس کے لیے اس سے بہتر ہے

کہ وہ شعر سے بھر جائے ۔ ' ' گُ

امام بخارى وطلف نواس حديث يريه باب قائم كياب

﴿بَابُ مَا يُكُونُ أَنْ يَّكُونَ الْغَالِبَ عَلَى الْإِنْسَانِ الشَّعْرُ حَتَّى يَصُدَّهُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ الْعِلْمِ وَالْقُرْ آنِ ﴿ المام بَخَارَى اللهِ عَلَى الْإِنْسَانِ الشَّعْرُ حَتَّى يَصُدُهُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ الْعِلْمِ وَالْقُرْ آنِ ﴾ المام بخارى الله كرام كى تصريحات ہے معلوم ہوتا ہے كہ اگر شعر كا انسان پر غلبہ ہواور بيا سے اللہ ك ذكر ، علم اور تلاوت قرآن سے روك دے تو بينا جائز ہے اور اگر بيانسان پر غالب نہ ہو اور اللہ تعالىٰ كے ذكر ، تلاوت قرآن اور نماز سے نہ روكے تو انسان كے پاس اجھے اور مباح اشعار كا ذخيره ہونا جائز ہے۔

مزيرتفصيل كے ليے تفسير القرطبي: 136/13 اور منة المنعم شرح صحيح مسلم: 10/3 ويكھيے۔

نعت گوئی 🖺

جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا کہ حسن شعروہ ہے جس میں توحید باری تعالیٰ کا بیان ہو، رسول اللہ عَلَیْمُ اور آپ کی سنت کا دفاع ہو، دین اور اہل ایمان کی حمایت ہوتو اس طرح کے اشعار کہنا، سننا اور سنانا مستحب و پسندیدہ ہے۔ اس صنف میں سے ایک صنف نبی عَلَیْمُ ا

<sup>(</sup> و كي شرح صحيح مسلم للنووي حديث: 2259 كا حاشيه والفوائد لابن القيم، ص: 198 اور فتح الباري: 539/10 ( صحيح البخاري، المخاري، ١٩٤٠)

کی مدح وستائش بھی ہے۔

نی سَالِیْمُ کی تعریف و توصیف میں کہے گئے اشعار کواردواور فارسی زبان میں ' نعت' کہتے ہیں۔ عربی زبان میں لفظ ' نعت' وصف اور بیان کے معنی میں استعال ہوتا ہے کین اس مفہوم میں نہیں کہ جس میں بیافظ اردو و فارسی میں استعال ہوتا ہے۔ نبی سَالیُمُ کی تعریف و توصیف پرمشمل کلام کوعربی میں «مدح النبی ﷺ یا المدائح النبویة » کہتے ہیں۔ اسلام کے اوائل سے ہی شعراء نے نبی سَالیُمُ کی مدح و توصیف کے بارے میں اشعار کہنے شروع کر دیے تھے۔ مشہور شعراء حتان بن ثابت ،عبداللہ بن رواحہ کعب بن اشعار کہنے شروع کر دیے تھے۔ مشہور شعراء حتان بن ثابت ،عبداللہ بن رواحہ کعب بن کی مدح و توصیف میں قصیدے کھے۔

شعراء صحابہ کرام اور ان کے بعد کے شعراء نے آپ سُ گُلُولاً کی مدح وتو صیف میں کسی مبالغہ آمیزی کا مظاہرہ نہیں کیا بلکہ قصیدے اس انداز میں کسے جو ضا بطے اور حقائق کے مطابق تھے اور آپ سُ گُلُولاً کے شایانِ شان بھی۔ ان قصا کد واشعار میں کسی قسم کا غلو نہ تھا کہ نبی سُ گُلُولاً کو مقام بشریت سے اٹھا کر مقام الوہیت پر فائز کر دیا گیا ہویا صفات الہیں سے متصف کر دیا گیا ہو۔

اس لیے کہ ان کے پیشِ نظر نبی سُلِیْلِم کا یہ واضح اور غیر مبہم حکم تھا جو آپ سُلِیْلِم نے ارشاد فرمایا ہے:

«لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ»

"میری تعریف میں غلو اور مبالغہ آمیزی سے کام مت لوجس طرح نصاری نے

<sup>🕶</sup> حديث: 6154.

مقدمه

عیسیٰ ابن مریم کی تعریف میں غلو اور مبالغہ آمیزی سے کام لیا (کہ اسے اللہ اور ابن اللہ قرار دیا) میں اللہ کا بندہ ہی ہوں۔تم میرے بارے میں بیہ کہو کہ وہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔''<sup>®</sup>

لیکن اس واضح ارشاد کے باوجود ساتویں صدی ہجری میں جب تصوف اور بدعت نے زور پکڑ لیا تھا، اہل تصوف نے اسلاف کے منج اور مدح کے طریقے سے یکسر خلاف نبی منافیظ کی شان اقدس میں ایسے قصید نے لکھنے شروع کر دیے جن میں نبی منافیظ کو الوہیت کے درج پر فائز کرنے کی کوشش کی گئی اور آپ کوصفات ِ الہیہ سے متصف کر دیا گیا۔

اس رسم بدکی ابتدامحہ بن سعید بوصیری کے ہاتھوں ہوئی جو 695 ھیں اسکندریہ بیل ہلاک ہوگیا تھا۔ اس نے بی سکھٹے ہم متعلق قصید ہے لکھے جن میں سے دو بہت مشہور ہوئے۔ ایک قصیدہ ہمزیہ اور دوسرا قصیدہ میمیہ۔ ان میں سے موخر الذکر کو بہت شہرت ماصل ہوئی۔ بوصیری نے اس قصیدے کا نام 'الکواکب الدریة فی مدح حیر البریة'' رکھا۔ اس کے مرنے کے بعد اس کے اُسی جیسے فاسد العقیدہ پیروکاروں نے مجھوٹ اور افتراکی بنیاد پر اس کا نام 'قصیدہ بردہ'' رکھ دیا۔ جس میں بے بنیاد اور جھوٹے خوابوں کی تشہیر کر کے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی کہ اس قصیدے کے سننے سے نبی سکھٹی اور بہت فرمائی اور پھر وہ بہت خوش ہوئے اور انعام کے طور پر خواب ہی میں اپنی چا در عنایت فرمائی اور پھر وہ چا در بیدار ہونے کے بعد مؤلف قصیدہ کے ہاتھ میں تھی۔ اس وجہ سے اس کا نام قصیدہ بردہ پڑ گیا۔ یہ با تیں بالکل باطل اور بے سند ہیں۔ بہر حال بوصیری کے بعد نبی سکھٹی اس کے میں غلو در فراط بھی آخری حدول سے تجاوز کر گیا۔

٠ صحيح البخاري، حديث:3445.

اگر کوئی اس کی مثال دیکھنا یا سننا جا ہے تو ان ایمان شکن قوالیوں کی ایک جھلک دیکھے اور سنے جن کا تجزیہاس کتاب میں پیش کیا گیا ہے۔

آج کے زمانے میں اکثر شعراء اور نعت گو حضرات نبی سُلُیْمُ کی تعریف و توصیف،
نعت اور مدح سرائی میں قرآن وسنت سے ہٹ کر مبالغہ سے کام لیتے ہوئے نبی سُلُیْمُ کو
صفات بشریت سے نکال کر الوہیت و ربوبیت کے درجے میں پہنچا دیتے ہیں۔ لازم
ہے کہ ہمارے شعراء اس نہایت اہم اور حساس مسئلے کی طرف خصوصی توجہ دیں اور
امام الانبیاء کی تعریف و توصیف کو ان خرافات سے پاک رکھیں، اپنے اشعار میں
آپ سُلُیْمُ کے اخلاقِ حسنہ اور اوصاف حمیدہ کا تذکرہ کریں، آپ کی تعلیماتِ عالیہ
(توحید،عبادات،معاملات کی صفائی اور اخلاق حسنہ) اپنانے کی ترغیب دیں۔ مجزات کا
ذکر واقعی اور حقیقی انداز میں ہو کہ یہ مجزات اللہ تعالی کافعل ہیں اور نبی سُلُومُ کے ہاتھ پر
اِن کا صدور ہُوا ہے، مجزات آپ سُلُومُ کے اختیار میں نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے اختیار میں
ہوتے ہیں۔

آپ مُلِّيْرُ کی رفعتِ شان کا تذکرہ اس انداز میں نہ ہوکہ اس سے دیگر انبیائے کرام کی تنقیص اور تو ہین لازم آئے جیسا کہ جے مسلم کی حدیث سے بیہ بات بخو بی معلوم ہوتی ہے کہ ایک یہودی نے ان الفاظ کے ساتھ قسم اٹھائی: «لَا ، وَالَّذِي اصْطَفٰی مُوسٰی عَلَی الْبَشْرِ » ''نہیں ہتم اس ذات کی جس نے موٹی کو بشریت پر فضیلت دی ہے۔'' ایک انصاری نے یہ الفاظ سے تو اس نے یہودی کو تھیٹر مارا اور کہا کہ تو یہ کہتا ہے ، حالانکہ اللہ کے رسول مُنافِیْم ہمارے درمیان موجود ہیں۔'' یہودی نے بی مُنافِیْم کے پاس آکر شکایت کی۔ نبی مُنافِیم نہایت غصے ہوئے اور فرمایا: لَا تُفَضِّلُوا بَیْنَ أَنْبِیآ وِ اللهِ آئُونُ اِنَّ مَنْ مَنْ مُنْ مَنْ عَلْمُ السَّدَمُ ''اور میں بہیں کہتا کہ کوئی یوس بن مُنیں کہتا کہ کوئی یوس بن مُنیں کہتا کہ کوئی یونس بن مُنیں کہتا کہ کوئی یونس بن

#### متی علیا سے افضل ہے۔''<sup>®</sup>

## اسلامي نظميس 🖟

عصر حاضر میں اسلامی نظموں یا ''أناشید إسلامیة'' کے سننے سنانے کا رواح چل پڑا ہے، اس بارے میں محقق علماء کی رائے یہ ہے کہ نظمیں اشعار ہی کی طرح ہیں، لہذا اگر نظموں میں مضمون سیح وسلیم بیان ہوا ہوتو نظم سیح ہے درنہ غلط۔ بنیادی طور پرنظموں میں بذات خود خرائی نہ ہوتو اسے ممنوع نہیں قرار دیا جا سکتا، یعنی ان کا سننا سنانا مباح ہے لیکن ان میں چند شرطیں ملحوظ رکھی جا کیں:

- 🛈 رینظمیں غلو وا فراط سے خالی ہوں۔
- شنے سانے والے اسے اپنی عادت مستمرہ نہ بنائیں کہ قرآن اور وعظ ونصیحت سے
   زیادہ اسے ہی سنتے رہیں۔
- گانوں کے طرز پر نہ ہوں اور نہ ہی فاسق و فاجر لوگوں کی آوازوں میں یا ان کے انداز میں ہوں۔
- آلات سرود وموسیقی کا استعال اس میں نہ ہو۔ اور نہ ہی ساؤنڈسٹم کواس طرز پر استعال کیا گیا ہو کہ بعینہ دف طبلہ کی طرح آوازیں اس میں نے نکلیں یا وہ آلات موسیقی کے مشابہ ہوجائے۔
- اس طرح عورتول کے آواز میں نہ ہو۔ اس طرح عورتول کے لیے بھی فتندائلیز مردانہ آواز وانداز میں کوئی کلام نہ ہو۔
- ⑥ پینظمیں آ واز کی اس فتنہ انگیز کی ہے بھی خالی ہوں جس کی وجہ سے نوجہ ساری آ واز کی طرف جائے اورمضمون ومعنی کی طرف دھیان نہ جا سکے۔ ®

<sup>(</sup> صحیح مسلم ، حدیث: 1373. ( تفعیل کے لیے ویکھے فتاوی إسلامية : 533/4 ، وتحریم »



نعت گوئی بڑا نازک فن ہے۔ بعض نے اسے تلوار کی دھار قرار دیا ہے۔ حقیقت میں ہے کہ بغت میں تھوڑا سابھی غلو ہوگا تو اس کے ڈانڈ ہے الوجیت سے جاملیں گے جوشاعر کے خرمن ایمان کو جلا کر خاک اور اس کی آخرت کو برباد کردیں گے۔ اس لیے نعت کہنے اور سننے کے لیے ان آ داب کا التزام شرطِ لازم کی حیثیت رکھتا ہے جن کی جناب رسالت مآب شائی نے تاکید فرمائی ہے۔

الله تعالى بهم سب كودين سجيخ اوراس برضيح طور چلنے كى توفيق عطا فرمائے - آمين

عبدالو لی ریسرچ سکالر: دارالسلام، لا ہور

اگست 2008ء

<sup>﴾</sup> آلات الطرب للألباني، ص: 181، ومجموع الفتاولي: 11/565، و مجموع فتاوي الشيخ ابن باز:437/3.

# ا نعت گوئی ا

## نعت کی تعریف 🏻

نعت عربی کا لفظ ہے جس کا مادہ ن، ع، ت ہے۔ بدلفظ عام طور پر وصف اور بیان کے مفہوم میں استعال ہوتا ہے، چنانچہ نعت کے بغوی معنی صفت، وصف، جو ہر، تعریف، خاصیت، گن اور خوبی کے ہیں۔خصوصًا جب سی چیز کی تعریف بیس مبالغ سے کام لیا جائے تواس وقت نعت کا لفظ ہواس انسان کے لیے بھی استعال ہوسکتا ہے جو نہایت خوبرہ، نہایت عدہ، حسین وجمیل، معزز اور سبقت لے جانے والا ہو لیکن اصطلاعًا نبی مُلِیَّ کے اوصاف بیان کرنے کو نعت کہتے ہیں اور نعت کہنے والے کو لئیت کے مطالعہ سے لفظ ''ناعیت'' کہتے ہیں۔ عربی لفت کے مطالعہ سے لفظ ''نعت' کے مفہوم کے بارے میں جو نمایاں تاثرات اُنجرتے ہیں، وہ اس لفظ کو دوسرے ہم معنی الفاظ، مثلًا: وصف، صفت، تعریف اور منقبت وغیرہ سے منفر داور ممتاز کھہراتے ہیں۔

یدلفظ اوصاف حمیدہ، اخلاق حسنہ اور صفات محمودہ کے لیے استعال ہوتا ہے اور کسی مخص کے محصل سرسری اوصاف بیان کرنے کے لیے استعال نہیں ہوتا، البتہ نعت کا لفظ اصطلاعًا رسول اللہ تُن اللہ عُلی کے عامد و محاس اور حسن و جمال کے بیان کے لیے مخصوص ہے۔ احادیث میں بھی ''نعت'' کا لفظ واضح طور پر پینمبراسلام مَن اللہ کے کی تعریف و توصیف میں

### نعت کی تاریخ 🏻

اس امر کا بیان ہو چکا کہ نعت کا لفظ نبی تُنگیا کے وصف میں سب سے پہلے خود نبی تُنگیا ہی نے استعال کیا، تاہم احادیث اور سیرت سے بیہ میں مراغ ملتا ہے کہ نبی تُنگیا ہی لیعدسب سے پہلے بیلفظ آپ تُنگیا کے وصف کے لیے حضرت علی ڈائٹوئنے استعال کیا۔اس خیال کا مرجع شاکل تر ذری کی وہ حدیث ہے جوان الفاظ پرختم ہوتی ہے: «مَنْ رَّا هُ بَدِیهَةً هَابَهُ ، وَمَنْ خَالَطَهُ مَعْرِفَةً أَحَبَّهُ. يَقُولُ نَاعِتُهُ: لَمْ أَرَ

البداية والنهاية: 6/171، ودلائل النبوة للبيهقي: 6/272.
 سنن الدارمي، مقدمة، ص: 15.

نعت گوئی ا

قَبْلَهُ وَ لَابَعْدَهُ مِثْلَهُ»

''جوآپ مَالِيْنَا کو کہلی دفعہ دیکھا ہے، اس پرآپ مَالَیْنا کی ہیب طاری ہوجاتی ہے اورآپ مَالِیْنا سے محبت کرتا ہے اورآپ مَالِیْنا سے محبت کرتا ہے اورآپ مَالِیْنا کا وصف بیان کرنے والا کہتا ہے کہ میں نے آپ مَالِیْنا سے بہلے نہ آپ مَالِیْنا کے بعد آپ جیسا کوئی و یکھا ہے۔'' اُل

اس حدیث میں لفظ «نَاعِتْ» کے استعال سے بعض نے یہ نتیجہ اخذکیا ہے کہ اسلامی اوب میں اس معنی میں اس لفظ کا استعال پہلی دفعہ کیا گیا ہے، یہ مفہوم اگرچہ مرجوح ہے۔ تاہم بعثت سے پہلے بھی آپ مَنَائِیْم کی تعریف وتوصیف میں کسی نے بخل سے کام نہیں لیا۔ اپنے اور بریگا نے سب آپ مُنَائِیْم کی مدّاح ہے۔ وروو وسلام کی فرضیت نے اس باوہ طہور کو دوآتھ کر دیا۔ خطیوں کی تقریریں، حدی خوانوں کی تانیں اور شاعروں کے ترانے حمد کے ساتھ نعت النبی (مُنَائِیْم ) کا بھی احاطہ کرنے گے۔ نبی مُنَائِیْم کی حیات ہی میں حضرت عبداللہ بن رواحہ اور حضرت حتان بن ثابت ثوانی کی عیات کے علاوہ دیگر صحابہ کرام ثوائی ہے بھی اپنی آئی تو سے کلام کے جو ہر دکھانے شروع کردیے سے اور نعت کا بین ابہت اگر عربی، فارسی اور اردو میں موجود نعتیہ کلام کا بغور مطالعہ کیا جائے تو نعت کی تعریف و تاریخ کی عظمت اور وسعت کا اندازہ ہوتا ہے۔

عربی زبان میں نعت کا آغازیوں ہوا کہ کفار مکہ پیغیبراسلام طَالِیُمُ کو "محملہ ﷺ" کے بجائے «مذمّم» کہتے تھے اور آپ طَالِیُمُ کی چوکرتے تھے۔ «نَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ ذٰلِكَ» چنانچه گتاخی رسول کے جواب میں مسلمان شاعروں نے مؤثر طور پر نبی طَالِیُمُ کا

<sup>()</sup> جامع الترمذي، حديث:3638.

دفاع کیا اورآپ مالی کے اوصاف حمیدہ بیان کیے۔نعت نگاری اس لسانی جہاد کی پیداوار ہے۔ دربارِ رسالت سے وابسۃ شاعرول نے نبی اکرم مناتیا کے حسب ونسب، کردار و صفات، نوصیف وستائش، شجاعت وسخاوت، دیانت وامانت، صدافت وعدالت، جودوسخا، نضل وعطاء علم وحلم، نجابت وشرافت، اخوت ومحبت، بخشش وعنايت، رحمت وشفاعت، محبت وشفقت، جمال ظاہری، حسن باطنی اور دوسرے پیغیبروں کے مقابل آپ مُلَاثِمٌ کی فضیلت بیان فرمائی مضامین نعت میں آپ سالتی کے ایفائے عہد،عیادت وتعزیت کے طریق،انسانی ہدر دی اورغم خواری،مہمان نوازی، دشمنوں سے حسنِ سلوک،عفوو درگزر، حسن معاملات، وسعت قلبی و عالی ظرفی ، ایثار واحسان ، رفمار و گفتار اورمجلسی آ داب کا بیان بھی ہے۔ نعت گوشعراء نے ان موضوعات کو تمام تر جزئیات کے ساتھ انتہائی احترام اور شیفتگی سے جزوِنعت بنایا ہے۔ نبی مُلَائِظٌ کی وفات کے بعد جب اسلام کا سورج عرب سے باہر جلوہ فکن ہوا تو اس سے بے شارمما لک نور اسلام سے منور ہو گئے۔ قر آن کی تعلیم کے ساتھ نبی ٹاٹیٹم کی محبت وعقیدت بھی دلوں کو زندہ کرتی گئی اور ہر زبان کے شاعروں اور ادیوں نے محبت آمیز خطبے اور دلآویز نعتیہ نغمے ایجاد کیے۔اس طرح نعت رسول نَاتِيَيِّ جوُبه جوُ، دريا به دريا اوريم به يم بساط عالم ير حيما گئي۔ بعد ازاں زمان ومکال کی بدلتی ہوئی صورت حال میں جب آپ تالیّا اُم کی سیرت مبارکہ کے نئے نے پہلو ظاہر ہوئے توآپ مالیا کے حوالے سے شعبہ ہائے زندگی کے تمام تر موضوعات شامل نعت ہو گئے جن کی بوقلمونی اور رنگا رنگی دورِ جدید کی نعتوں میں بآسانی دیکھی جاسکتی ہے، یعنی نبی ٹاٹیٹیز کی مدح ونوصیف کےعلاوہ آپ ٹاٹیٹیز کی ذات، صفات، تعلیمات اور قومی ولی مسائل کے اذکار کوایک قریبے اور سلیقے سے اپنے اندر سمولیا۔ عرب شعراء کے تتبع میں دیگر زبانوں خصوصاً فاری میں بہت زیادہ نعتیہ قصا کداور

نعتیں کہی گئیں۔ اس سلسلے میں ہمیں عطّار، ردتی، نظاتمی، جاتمی، خسرَو، فیضی، سعدتی، عرتی، قدتی، قاتی اور دیگر بے شار شعراء نظر آتے ہیں جن کے نعتیہ کلام میں محبت رسول مٹاٹیٹا ك سمندر موجزن بين \_ أخى سمندرول سے نعت حبيب كبريا مُنْ اللَّهِ كَ بادل الشهاور ہماری اردوشاعری کوسیراب کرتے ہلے گئے۔ دکن سے اردوشاعری کی موجیس شالی ہند کی جانب بڑھیں تو دیگر اصناف تخن کے ساتھ نعت ومنقبت کے دھارے بھی گلستانِ ادبِ اردو میں موجیں مارنے گئے۔ وتی دئنی سے لے کر امیر مینائی تک اردوشعراء کی ایک کھیے ہمیں نعت سرائی کرتی نظر آتی ہے اور پھر حاتی سے ہوتی ہوئی بدروایت ظفر علی خان تک قوت و توانائی کا ایک عظیم مینار بن کر ہارے سامنے آئی ہے۔ ا قبال کے ہاں نعت آ فا قی منازل تک صعود کرگئی اور پھراس کی روثنی کچھاس طرح پھیلی کہ قیام پاکستان کے بعد نعت گوئی ہرمسلمان شاعر کا جزوایمان بن گئی۔اس وقت ہم دیکھ رہے ہیں کہ یا کستان کا شاید ہی کوئی شاعر ہوگا جس نے نعت نہ کہی ہوگی۔ اور اینے علم وعرفان کی یوری صلاحیتیں عقیدت اور محبت کے گل ہائے رنگارنگ کے گلدستے سجانے میں صرف نه کی ہوں گی۔

#### موضوعات نعت ا

آج کی نعت اپنے مرکزی موضوع، یعنی مدح رسول سے پھیل کر کا کنات بھر کے مسائل کو محیط نظر آتی ہے۔ جوں جوں زمانہ ترقی کررہا ہے اور نت سے سائنسی انکشافات ہورہے ہیں، توں توں نبی اکرم مُثَاثِيَّا کی سیرت طیبہ اور آپ کی تعلیمات کے اثر ات انسانی تہذیب ومعاشرت اور تاریخ وسیاست پرنمودار ہورہے ہیں۔

عصر عاضر میں انسانی مساوات، موّاخات اور آفاقی تصورات کے جو چرہے ہورہے ہیں اورانسانی ترقی جومنزلیں طے کرتی نظر آرہی ہے، اس کے پس منظر میں آپ سَلَقِیْمُ

ہی کی اعلی شخصیت اور روش تعلیمات کار فرما ہیں۔ آپ مگائی آئے کے پیغام نے انسانی زندگی کی ثقافت و مدنیت، معاشرت و سیاست، تاریخ و تہذیب پر جوصحت مند، روح پرور اور خوشگوار اثرات ڈالے ہیں، وہ سب نعت کا موضوع بن رہے ہیں۔ انسانی آفاقی تصورات کے حوالے سے عصر حاضر کی نعتوں میں آپ مگائی آغا گئی کا ذکر محن انسانیت کے طور پردکھائی ویتا ہے۔ نیز آپ مگائی آپ کے تعلین، ویتا ہے۔ نیز آپ مگائی آپ کے تعلین، ویتا ہے۔ نیز آپ مگائی آپ کے تعلین، کوچہ و بازار، خاک راہ، سنگ در اقدس، روضۂ اقدس کی سبز جالیاں، گذیر خضرا، روضۂ رسول اور مسجد نبوی کا ذکر کشرت سے ملتا ہے۔ تمنائے زیارت، خواب میں ویدار نبی کی آرزو، مدینہ میں وفن ہونے کی خواہش بھی نعت کے موضوعات میں شامل ہے۔ آرزو، مدینہ میں وی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی رجان ، عقائد، ذبئی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے شاعر کا طبعی دکھوں کی دور کا سے میں شاعر کا طبعی دیان ، عقائد کی دور افتاد کی خواہش کو کی دور کیا کی دور کی دور کی دور کیاں ، عقائد کا دار کا کی دور کی

شاعر کاطبعی رجیان ،عقائد، ذہنی افتاد اور اس عہد کے شعری رویوں اور میلانات کے افرات بھی موضوعات نعت پر نمایاں نظر آتے ہیں، مثلاً: ملت اسلامیہ کے عہدِ ابتلا کی نعتوں میں نبی مثلاً اللہ بین میں آپ میں اور جذبہ جہاد سے متعلق فرمودات اور آپ میں آپ کے فروات کے حوالے بکثرت نظر آتے ہیں۔ شاعروں نے اپنے اپنے عقائد کے مطابق کہیں آپ کے سرایا مبارک اور کہیں خصائل و اخلاق کا بیان کیا ہے۔ کہیں آپ کے مجزات کا بیان غالب ہے تو کہیں رسالت کا ،اس طرح کہیں آپ کی سیرت وسوانح تو کہیں آپ کے اساء وصفات کوظم کرنے کا شوق غالب ہے۔

نعت کی اہمیت

نعتیہ کلام کی معنوی قدرو قیمت کا داروہدار اس کے نفس مضمون پر ہے۔اگر اس کا مقصد ذات رسالت مآب کی حقیقی عظمت کو واضح کرنا اور آقائے دو جہاں مَالِیْمِ کی بعثت کی نوع انسانی کے لیے اہمیت نمایاں کرناہوتو وہ کلام صحیح طور پرنعت کہلانے کامستحق ہے، چنانچینعت نہایت مشکل صنف سخن ہے۔نعت کی اس نزاکت کا احساس ان شعرائے کرام کو ہے جواس کے جملہ تقاضوں سے بخو بی واقف ہیں، پس مولوی احمد رضا خان بریلوی کھتے ہیں:

' حقیقاً نعت شریف لکھنا بہت مشکل کام ہے۔ اس میں تلوار کی دھار پر چلنا ہے۔ اگر شاعر حد سے بڑھتا ہے تو الوہیت میں پہنچ جاتا ہے اور کی کرتا ہے تو تنقیص ہوتی ہے۔'' ®

عبدالكريم تمركا كهناب:

''سرکار د و عالم ﷺ کی شانِ اقدس میں ذراسی بے احتیاطی اور ادنیٰ سی لغزشِ خیال والفاظ ایمان وعمل کوغارت کردیتی ہے۔'' شیمیدامجدر قبطراز ہیں:

''جناب رسالت مآب مَنْ اللَّهُ كَالْمُ كَالْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

البتہ ''حمر'' میں جتنا جاہے، بڑھاجا سکتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی حمدو ثنا کی کوئی حد نہیں ہے بلکہ وہ احاطۂ تحریر ہی میں نہیں آسکتی۔اسی بنا پر رسول اکرم ﷺ اللہ جل جلالۂ کی جناب میں خود عرض کیا کرتے تھے:

«اَللَّهُمَّ! لَا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ» "اللَّهُمَّ! لَا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ» "الله! مم تيرى حمد وثناكو كَمَا حَقَّهُ بيان ثبين كر سكتے، تو اس طرح ہے

<sup>&</sup>lt;u> الملفوظات، هدوم و شاخ سدره و نقوش "رسول نمبر" -</u>

جیسے تو نے خودا پنی تعریف بیان کی ہے۔''<sup>©</sup>

اورقر آن مجید میں اللہ سجانہ نے اپنی حمد وثنا کی عظمت یوں بیان فر مائی ہے: ﴿ قُلْ لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكِيلِتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِلتُ رَبِّي

وَلُوْجِئُنَا بِيثُلِهِ مَكَدًا ٥

''(اے نبی!) کہہ دیجیے: اگر میرے رب کی صفات لکھنے کے لیے سمند رساہی بن جائيں تو ميرے رب كى صفات ختم نہ ہوں، البتة سمندرختم ہوجائيں اگرچيہ اتنے ہی مزید سمندر آشامل ہوں۔''®

نيز فرمايا:

﴿ وَلَوْ اَنَّ مَا فِي الْاَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقُلَامٌ ۚ وَالْبَحْرُ يَمُنُّهُ ۚ مِنْ بَعْدِهٖ سَبْعَةُ ٱيْجُرِ مَّا نَفِدَتُ كُلِمْتُ اللهِ طِاتَ اللهَ عَزِيُزُّ حَكِيْمٌ ﴾

''اورا گریےشک جوبھی زمین میں ہیں درختوں سے (وہ)قلمیں ہوجا ئیں اور سندر (سیاہی)اس (سیاہی) کوزیادہ کریں اس کے بعدسات سمندر (تو بھی)نہ

ختم ہوں اللہ کے کلمات بے شک اللہ نہایت غالب خوب حکمت والا ہے۔'<sup>®</sup>

للندايدامرمسلم ہے كەحمد ونعت كے مابين ايك واضح فرق ہے -حد،معبودكى ثناہے اورنعت،عبدی منقبت۔اس سلسلے میں قرآن وحدیث کی تعلیم مسلمانوں کی رہنمائی کے لیے روشن کا مینار ہے کسی مسلمان کو بیری نہیں دیا گیا کہوہ ان دو ماغذوں سے باہر کی تعلیمات براین وین عقائدی بنیادر کے اور کسی دوسری قوم کی تقلید یا تقابل میں قال الله و قال الرسول سے تجاوز كرے چونكه شاعرى ميں جذبات و تخيلات كى جولانياں آ دمی کو کہیں ہے کہیں پہنچا دیتی ہیں، اس لیے اس کی پیش بندی کے طور برقر آن نے

<sup>(</sup>أ) صحيح مسلم عديث : 222 وسنن أبي داود عديث : 1428 وسنن النسائي حديث : 1748. ۞ الكهف18:20. ۞ لقمان27:31.

نعت گوئی 🖟

شاعری کی فرمت کی ہے۔ بیر فرمت گودورِ جابلی کی شاعری کے بارے میں ہے مگراپنے عموم کی وجہ سے اس نے مسلمان شاعروں کے لیے ابلاغ کا راستہ تعین کر دیا۔ جب بیر ارشاد ہوا:

﴿ وَانَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾

توساتھ ہی مون شاعروں کو بوں مشتنی کر دیا۔

﴿ إِلَّا الَّذِيْنَ امْنُوا وَعَبِلُوا الصَّلِحْتِ وَذَكَّرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَّانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ

مَا ظُلِبُوُانِ﴾ <sup>(1)</sup>

گویا مسلمان شاعروں کواس بات کی اجازت ہے کہ وہ قرآنی تعلیمات کے اندر رہتے ہوئے شاعری کریں اور بے جاغلوسے پر ہیز کریں ، نیز اپنے تو سنِ فکر کو بے لگام نہ ہونے دیں بقول مُحر فی:

عُرِ فَی مشاب این رو نعت است نه صحرا است آہستہ کہ رہ بروم تیغ است قلم را ''اے عرتی! اتنی تیزی نه دکھا! بینعت کا راستہ ہے، کوئی صحرانہیں ہے کہ آئکھیں بند کر کے دوڑ تا چلا جائے گا۔ بیراستہ بہت کھن ہے اور اس کی کیفیت تلوار کی دھار پر چلنے کا نام ہے۔''

نعت کی حقیقت 🏥

قرآن مجیدا پنے خاص صوتی آ ہنگ کے باوجود شاعری سے بالا اور منز ہ ہے اور اسے مخلوق کے کلام پر وہی فضیلت ہے جو خود خالق کا مُنات اللہ سجانہ و تعالی کو کا مُنات پر

أ الشعر أ - 227:26.

حاصل ہے۔ "اور جس کے بارے میں پروفیسرا قبال جاوید تخن طراز ہیں:
'' میں بعد تو بہ واستغفار لکھتا ہوں کہ قرآن مجید میں ترقم کا جوانداز، آ ہنگ کی جو
کیفیت اور دل نشینی کی جوخصوصیت ہے، اسے ہم شعری جمال و کمال کے جملہ
محاسن کے باوجود شعر کا نام نہیں دے سکتے اور قرآن نے شعراء کی تکذیب بھی
عالبًا ای لیے کی کہ اس دور کے لوگ نبی کریم طَلَقَیْم کو شاعر اور قرآن کو شعر کہنے
عالبًا ای لیے کی کہ اس دور کے لوگ نبی کریم طَلَقیْم کو شاعر اور قرآن کو شعر کہنے
لگ گئے تھے۔ گویا قرآن اپنی تمام ترتز نم ریز یوں کے باوجود شعر نہیں ہے۔' "
بعض حضرات اس کلام البی (قرآن مجید) سے پیغیر اسلام طَلَقیْم کی نعت کا استنباط
کرتے ہیں۔ بقول مظفر وارثی:

پڑھ کے قرآنِ خدا میں نے مظَفّر سیکھا مالک و سرورِ کونین کی مدحت کرنا

وريه:

محمیِ عربی کی گغات کھنی ہے اتار دو مجھے قرآں میں، نعت کھنی ہے لہٰذا آیۓ!ای قرآن میںغوطہ زن ہوکر حقیقی نعت کے گوہر ہائے نایاب تلاش کریں جیسا کہ کہا گیا ہے:

نعت گو ہے فقط وہی عابّد جس نے قرآں سے اکتساب کیا قرآن کی گوہرافشانیوں سے مستفیض ومستنیر ہونے کے لیے انبیاء پیپیڑے تذکروں

٠ جامع الترمذي، حديث:2926.

② ''نعت کہے! مگراحتیاط کے ساتھ''ازا قبال جاوید۔

نعت گوئی 🏻

ے آغاز کرتے ہیں جن کا ذکرِ خیر اصطلاعًا تو نعت نہیں ہے لیکن ہے اس قبیل کی شے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ تِلُكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ ١

ہماری سمت سے بھیجے ہوئے بیہ سارے پینمبر فضیلت ہم نے ان میں بعض کو دی بعض کے اوپر  $^{\circ}$ 

① البقرة253:25

منظوم ترجمهٔ قرآن ازسیمات اکبرآ بادی۔

## ا حضرت آوم عليكا الله

قرآن عزیز میں انبیاء ﷺ کے تذکروں میں سب سے پہلا تذکرہ ابوالبشرآدم علیہ کا ہے جن کا اسم گرامی بھیں مرتبہآیات قرآنی میں آیا ہے جو اسلوب بیان، طرز ادا اور لطیف پیرائے کے اعتبار سے مختلف نظر آتا ہے لیکن مقصد ایک ہی حقیقت، یعنی عظمت وموعظت ہے۔ واقعہ کا تذکرہ انتہائی تفاخر و تفصّل کے ساتھ:

﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ﴾

''میں ( آ دم ملیلا کو ) روئے زمین پراپنا خلیفہ بنار ہا ہوں۔''<sup>®</sup>

تب باری تعالی نے مندخلافت پہ جلوہ افروز ہونے والی برگزیدہ شخصیت کا ایک

خاص وصف وشرف بيان كيا:

﴿خَلَقْتُ بِيَكَتَّ﴾

''قدرت''کُن'' کے بجائے اپنے ہاتھوں سے بنایا ہوا۔''<sup>®</sup>

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُّوْجِي ﴾

''اپنی (خاص مخلوق)روح کا حامل۔''®

گویاعظمت آ دم عَلِیْهٔ کا اعلان کرتے ہوئے ان کی تخلیق وجسیم کو''احسن تقویم'' قرار دیا اور انھیں تمام جن ومکک ، نیز پوری کا ئنات کے مقابل تعظیم و تکریم کامستحق قرار دیا اور علم اشیاء سے نوازا۔ تب فرشتوں کو تعظیمی سجدہ کا تھم یوں ہوا:

القرة 30:20. ۞ ص 38:37. ۞ الحجر 15:29.

42

حضرت آدم عليلا إ

﴿ قُلْنَا لِلْمَلْيِكَةِ اسْجُدُوالِادَمَ ﴾

'' فرشتوں سے کہا ہم نے کہ جھک جاؤسوئے آ دم''<sup>®</sup>

فرشتوں نے خلیفہ بنانے پر کہا:'' فساد کرنے اور خون بہانے والے کو آخر کیوں خلیفہ بنایا جار ہاہے؟''

﴿ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾

ے درآ نحالیکہ ہم تسبیح اور تخمید کرتے ہیں تری پاک بیاں کرتے ہیں ہم ''تمجید کرتے ہیں' ® تو اللہ تعالی نے ان کے سوال کا جواب اس طرح دیا کہ انھیں خود بخود آ دم ملیٹا کی برتری اور حکمت الہی کی بلندی ورفعت کا نہ صرف اعتراف کرنا پڑا بلکہ اپنی در ماندگی اور بحز کا بھی بدیمی طور پر مشاہدہ ہوگیا ، اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے کہا:

﴿ إِنِّيٓ اَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَبُونَ ۞ وَعَلَّمَ أَدَمَ الْرَسُبَاءَ ﴾

ے کہا اللہ نے مجھ کو بخوبی ہے خبر اس کی نہیں حاصل شخصیں جس سے ''کسی عنوان' آگاہی اور اس نے سارے اساء کر دیے تعلیم آدم کو پھراس نے سب فرشتوں کو کا طب کر کے فرمایا:

﴿ فَقَالَ انْبُؤُونِي بِالسِّبَاءِ هَؤُلاَ إِن كُنْتُهُ صَدِقِيْنَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَاعِلْمَ لَنَآ اِلَّا مَاعَثَنْتَنَا ۗ انَّكَ اَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ۞

ے اگر سے ہو تو بتلاؤ مجھ کو نام اشیاء کے

البقرة2:34. (2) البقرة2:30.

کہا یہ ہم نے آدم سے رہو گلزارِ جنت میں تم اپنی مونسہ لینی کہ حوّا کی معیّت میں اور اس کی نعتیں تم دونوں کھاؤ سیر ہو ہو کر طبیعت ہو تمھاری جس طرف بھی اور جس جا ہر گر ہاں! اس شجر کے پاس بھی زنہار مت جانا مبادا ظالموں کے ساتھ تم ہوجاؤ وابستہ پھر ان دونوں کے دل میں وسوسہ شیطان نے ڈالا تاکہ اک دوسرے پر فاش کردے سر ہی ان کا یوں آ دم ملیلا کے انسانی اور بشری خواص میں سب سے پہلے نسیان (بھول چوک) نے ظہور کیا مگر آ دم علیاً آخر مقبول بارگاہ الٰہی تھے،اس لیے شیطان کی طرح مناظرہ نہیں کیا اور غلطی کو تاویلات کے بردے میں چھیانے کی سعی نامشکور نہ کی بلکہ ندامت و شرمساری کے ساتھ اقرار کیا کہ ملطی ضرور ہوئی ہے لیکن تمرد وسرکثی ہے نہیں بلکہ بر بنائے

<sup>(1)</sup> البقرة2:32,31.

حضرت آ دم علينانا إله

بشریت بھول چوک اس لغزش کا باعث ہے،اس لیے توبہ واستغفار کرتے ہوئے عفوو درگزر کی درخواست کی۔

اوراللہ تعالیٰ جس نے رحمت کے ننانوے جھے اپنے پاس رکھے ہوئے ہیں اور محض ایک حصہ تمام مخلوق میں تقسیم کیا ہے! اس کی شان عقاری کی بے پایاں گہرائی و گیرائی اور وسعت و کشادگی ویکھیے کہ خود ہی آ دم علینا کے احساس ندامت پر انھیں کلمات تو ہے: ﴿ دَبَّنَا ظَلَهُنَا ٓ اَنْفُسَنَا ﴾ القا کیے اور خود ہی کمال مہر بانی سے ان کی تو بہ قبول فر مالی۔ \* فَطَلَهُنَا ٓ اَنْفُسَنَا ﴾ القا کیے اور خود ہی کمال مہر بانی سے ان کی تو بہ قبول فر مالی۔ \*

<sup>(1)</sup> الأعراف7:23.

### حضرت نوح عليلا

آ دم علیلا کے بعد نوح علیلا کا تذکرہ بھی ای استحسان سے ہوتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى ادْمَر وَ نُوْحًا وَّ أَلَ إِبْرِهِيْمَ وَالَ عِنْوَنَ عَلَى الْعَلَيْيْنَ ۞ خدا نے واقعی آدم کو اور خود نوح ذی شاں کو بنایا برگزیده جملہ موجودات ِ عالم پر $^{ille{\oplus}}$ حضرت نوح مَالِيًا اولوالعزم پيغمبروں ميں ہے تھے، چنانچەقر آن مجيد نے صراحت کی ہے کہ حضرت نوح ملیٹا نے ساڑ ھے نوسوسال دعوت وتبلیغ کا فریضہ انجام دیا۔ قرآن یا بک میں حضرت نوح مُلیِّها کی دعوت وتبلیغ کا نہایت صراحت سے ذکر ہے: رسالت کی فضیلت وے کے بھیجا نوح کو ہم نے خود ان کی قوم کی جانب تو ان سے وہ یہ کہتے تھے کہ اے لوگو! کرو تم بندگی اس اینے مولا کی کہ جس کے ماسوا معبود تم سب کا نہیں کوئی اس کے جواب میں قوم نے کہا:

کہا ''اے نوح! کافی کر چکے تکرار تم ہم سے بہت کچھ طول کھینچا ہم سے اس تکرار میں تم نے

أل عمران3:33.

حضرت نوح عليقا

تو بس اس بحث کو تم چھوڑ کر فی الفور لے آؤ! ہوا ہوا ہے مارے سامنے وہ شے کہ جس سے تم ڈراتے ہو کہا یہ نوح نے ان سے کہ اس میں شک نہیں کوئی کہ مولا جلد دکھلائے گا تم لوگوں کو شکل اس کی

جب الله كاعذاب طوفان كى شكل ميں قريب آگيا تو حضرت نوح عليه في اين تمبعين كو كشى ميں سوار كرليا ليكن ان كا بيٹا نا فرما نوں كے ساتھ ہوليا نوح عليه فقت بدرى ميں اسے بكارا ليكن وہ ہدايت كى طرف نه بليا، پھرنوح عليه الله سجانه وتعالى سے مخاطب ہوئے:

پکارا اپنے رب کو نوح نے اور عرض فرمایا مرے رب! میرا بیٹا بھی تو میری آل میں سے تھا کہا اللہ نے ایک اللہ اللہ نے ایک نوح سن لو بات ہے اتن نہیں تھا وہ تمھاری آل میں داخل سرے سے ہی کہ تھے اس کے عمل سارے کے سارے غیر شائستہ لہذا مجھ سے آئندہ نہ کرنا تم سوال ایبا اس مرطے پر جوں ہی نوح علیہ معانی کے خواستگار ہوئے تورجت باری تعالیٰ نے اس مرطے پر جوں ہی نوح علیہ معانی کے خواستگار ہوئے تورجت باری تعالیٰ نے

اس مرحلے پر جوں ہی تو ح ملیاً معانی کے حواستگار ہوئے کو رحمت ِ باری تعالی کے انھیں اپنے جَکوَ میں لے لیا اور نو بدر قبولیت یوں سائی:

ے یہ فرمایا گیا اے نوح! اترو اب سفینے سے ہماری سمت سے وہ سب سلام اور برکتیں لے کے

# ا حضرت مود عَالِيُّكُا اللهِ

قرآنِ مجید میں حضرت ہود علیا کا تذکرہ سات جگہ ہے حضرت ہود علیا قومِ عاد کی معزز ترین شاخ '' خلود'' کے ایک فرد تھے، سرخ وسفید رنگ اور وجیہہ تھے۔ ®جو شخص ان کا کردار قرآنی آیات میں پڑھتا ہے اُس کی آنکھوں کے سامنے ایک ایک ہستی کا تصور ابھرتا ہے جو وقار اور متانت کا مجسمہ ہے۔ شرافت ونجابت چبرے سے عیاں ہے۔ قوم کی درشتی ، شمنخر واستہزا کا جواب صبر وضبط سے دیتا ہے۔ اذبیت رسانی اور زہنی کوفت کے باوجود قوم کی بھلائی کا خواہاں نظر آتا ہے۔

قوم کواس ناصح مشفق کی پندوم وعظت شاق گزری اور وہ لوگ یہ ماننے کے لیے تیار نہ ہوئے کہ ان کے اللہ اللہ تعالیٰ کے سامنے سفار شی نہیں ہوں گے۔ ان کے بزد کیک ہود (الله اللہ تعالیٰ کی بات مان لینے میں ان کے معبود وں اور بزرگوں کی تو ہین و تحقیر تھی جنھیں وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اپنا وسیلہ اور شفیع مانتے تھے۔ ہود الله اپنی قوم کو ایک اللہ کی طرف بلایا:

ب سوئے عاد بھیجا ان کے بھائی ہود کو ہم نے انھوں نے وعوت اپنی قوم کو دی اس طریقے سے انھوں نے وعوت اپنی قوم کو دی اس طریقے سے کہ اے لوگو! کرو تم بندگی اس ذات باری کی میں معبود تم لوگوں کا جس کے ماسوا کوئی

عمدة القارى:225/15.

# وَ حضرت صالح عَلَيْكِا اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ ا

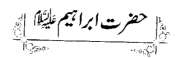
قرآن حکیم میں حضرت صالح الیّا کا نام آٹھ جگہ آیا ہے۔ حضرت صالح علیاً جس قوم میں پیدا ہوئے اس کو'' ثمود' کہتے تھے۔ قوم ثمور کے ا فراد اپنے پیشروؤں کی طرح البہ واحد کے علاوہ بہت سے معبودان باطلبہ کے بھی پرستار تھے اور یوں صریح شرک میں مبتلا تھے۔اس لیے ان کی اصلاح کے لیے ان ہی کے قبیلے میں ہے ایک نیک انسان حضرت صالح علیہ کو ناصح پنجیبر بنا کر بھیجا گیا تا کہ وہ انھیں راہ راست پر لائیں، انھیں اللہ کی نعمتیں یا د دلائیں جن ہے وہ صبح وشام فائدہ اٹھاتے تھے اور ان پر واضح کریں کہ اللہ واحد ولاشریک ہے اور کا ئنات کی ہرشے اللہ کی توحید اور یکتائی یر دلیل ہے، نیز ان کی اس غلط فہمی کو دور کریں کہ ہر سامانِ عیش خوشنو دی الہی کا ثمرہ ہوتا ہے کیونکہ قوم صالح (علیہ) کا خیال تھا کہ اگر ہم باطل پرست ہوتے، اللہ کے صحیح نم بہب کے منکر ہوتے اور اس کے پیندیدہ طریقے پر قائم نہ ہوتے تو آج ہمیں دھن دولت، ملند و بالا عالى شان محلات اورعمده مرغز ارول كى افزائش حاصل نه ہوتى جبكه صالح مَليِّلا اور ان کے پیروکار ننگ حالی اورغربت ہے دوحیار تھے۔ بیشیطان اورنفس کا دھوکا ہے کہ انسان خوش عیشی ، رفاهیت اور د نیوی جاه و جلال کو د مکھ کرییسمجھ بیٹھے کہ جس قوم یا فرو کے پاس بیسب کچھ موجود ہے، وہ ضروراللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے سائے میں ہے۔ بعض دفعہ زیادہ رفاہیت وخوش عیشی زیادہ سے زیادہ عذاب و ہلاکت کا پیش خیمہ ثابت

ا حفرت صالح مَلِيْهِ

ہوتی ہے۔

چنانچہ جب قوم نے حضرت صالح علیا کی دعوت تو حید کو قبول کرنے سے انکار کیا تو فرمایا گیا:

کیا تھا کفر بے شک اپنے رب سے قومِ صالح نے سنو! رکھے گئے وہ دُور کیمر رحمتِ حق سے اور ان سب ظالموں کو آ دبایا ایک نعرے نے وہ یوں اپنے گھروں میں صبح دم پائے گئے اوندھے کہ جیسے وہ بھی تھے ہی نہیں ممکن پذیر ان میں کہ



قرآن کریم کا پیغام رشد و ہدایت اور ملت ابراجیمی کا پیغام ہے، اس کیے حضرت ابراہیم علیقا کی اس عظمت شان کے پیش نظر جوانبیاء ورسل میں انھیں حاصل ہے، قرآن مجید نے ان کا تذکرہ مختلف اسلوب سے کیا ہے ۔ابراہیم علیقا شروع ہی سے مؤجّد تھے، اس لیے فرمایا گیا:

حقیقت میں نتھ ابراہیم اک ذی مرتبہ رہبر مطیع حکم رب، آئینۂ وحدانیت کیسر نہیں تھی مشرکوں کے ساتھ نسبت ہی کوئی ان کو خدا کی نعمتوں پر شکر کرنے والے تتھ وہ تو الله پاک نے ان کو کیا تھا برگزیدہ بھی الله یاک نے ان کو کیا تھا برگزیدہ بھی اُنھیں توفیق بھی بخشی تھی اس نے سیدھے رہتے کی

آپ علیا کی قوم بت برسی اورستارہ برسی کا شکارتھی جس کاعقیدہ تھا کہ انسانوں کی موت وحیات، ان کا رزق، نفع ونقصان، خشک سالی، قحط سالی اور فتح وشکست غرض ہر چیز ستاروں اور سیّاروں کی حرکات کی تاثیر سے ہوتی ہے، لہذا قسمت کے ستاروں کی خوشنودی حاصل کرنی چاہیے۔ ابراہیم علیا نے ان کی عقل پر پڑے ہوئے پردوں کو حیاک کرنے کے لیے ان کے دماغوں کے مناسب حال ایک منطقی طریقہ اور دلچیپ حیاک کرنے کے لیے ان کے دماغوں کے مناسب حال ایک منطقی طریقہ اور دلچیپ

#### بيراية بيان اختيار كيا<sup>.</sup>

اس نفساتی حرب اور معالم کا بیان قرآن مجید کی آیات میں یوں ہے: تو جب ان پر تسلط ہوگیا تاریکی شب کا انھوں نے اک ستارہ آساں پر ضوفگن دیکھا وہ فرمانے گلے کیا ہیہ ستارہ ہی مرا رب ہے! مگر جس وقت وہ گم ہوگیا زیر اُفق جاکے کہا میں واسطہ رکھتا نہیں گم ہونے والوں سے پھر اس کے بعد جب مہتاب کو برتو فشاں دیکھا گمال گزرا آخیں اس کا کہ شاید رب ہے یہ میرا مگر جس وقت وہ بھی ہوگیا نظروں سے پوشیدہ کہا مجھ کو ہدایت گر نہ فرماتا مرا مولا تو آجاتا میں خود بھکے ہوئے لوگوں کے زمرے میں پھر آخر کار دیکھا جبکہ سورج کو درخشندہ گال گزرا انھیں اس کا کہ شاید رب ہے یہ میرا کہ یہ تو پیشتر کی دونول چیزوں سے بڑا بھی ہے مگر جس وقت وہ بھی حصی گیا زیر افق جاکے کہا: "اے قوم! میں بیزار ہوں بے شبہ اس شے سے جے تم لوگ اپنے شرک کا ساماں بناتے ہو یوں حضرت ابراہیم مُلیّلاً نے نہ صرف ان کے سفلی معبودانِ باطلبہ کی حقیقت واشگاف

٠ قصص القرآن از حفظ الرحمن، ص: 120.

کر کے راوحق کی طرف دعوت دی بلکہ ستاروں اور سیّاروں کی بے ثباتی اور فنا کے منظر کو پیش کر کے اس حقیقت سے بھی آگاہ کر دیا کہ تمھارا بیہ خیال قطعاً غلط ہے کہ بیستارے شماری قسمت کو بنانے مایگاڑنے برقادر ہیں۔

ابراہیم علیظانے ذات واحد کے بھروہے پراپنی قوم کے سامنے پیغام حق یول سایا:

یہ فرمایا کہ کیا تم لوگ کرتے ہو پرستاری فدا کو چھوڑ کر اس فتم کی ناکارہ چیزوں کی کہ تم کو کوئی نفع و ضرر پہنچا ہی نہیں سکیں کہا اس وقت ابراہیم نے ان سے کہ اے لوگو! بھلا کیا پوجتے ہو اپنی ہی مصنوعہ چیزوں کو بھی درآ نحالیکہ تم کو بھی تمھاری صنعتوں کو بھی کیا ہے خلق ہرآ کینہ ش رتِ دو جہاں نے ہی میں تم سب سے کنارہ کرتا ہوں بس آج کے دن سے میں تم سب سے کنارہ کرتا ہوں بس آج کے دن سے اور ان سے بھی جھیں تم پوجتے ہو ماسوا رب کے

نمرود کو جب بیمعلوم ہوا تو آپے سے باہر ہوگیا اور سوچنے لگا کہ اس شخص کی پنجبرانہ تبلغ ودعوت کی سرگرمیاں اگر اس طرح جاری رہیں تو بیمبری ربوبیت، ملوکیت اور الوہیت سے بھی سب رعایا کو برگشتہ کردےگا۔

نمرود نے ابراہیم ملیلا کواپنے دربار میں بلایا اور دریافت کیا کہ اگر میرے علاوہ تیرا کوئی اور رب ہے تواس کا ایسا وصف بیان کر کہ جس کی قدرت مجھ میں نہ ہو۔

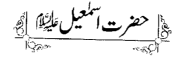
جس طرح آج کل لوگ برج حمل، قور، جوزا، سرطان، اسد، سنبله، میزان، عقرب، قوس، جدی، دلو
 اورحوت کے ذریع قسمت کا حال جانے کا شرکیمل کرتے ہیں۔ ﴿ ہِرٓ اَ مَیۡنَهٰ بِحْثَكَ

جب اس کے سامنے رکھی یہ ابراہیم نے جمت کہ میرا پالنے والا تو ہے وہ صاحبِ قدرت کہ جس کے ہاتھ میں ہے زندگی اور موت ہر شے کی کہا اس نے کہ مرگ و زیست پر قدرت ہے جھے کو بھی یہ فرمایا پھر ابراہیم نے اس مردِ فاس سے کہ میرا رب تو سورج کو عیاں کرتا ہے مشرق سے اگر قدرت ہے تو مغرب سے تُو کردے اسے ظاہر اگر قدرت ہے تو مغرب سے تُو کردے اسے ظاہر یہ سنن تھا کہ بس مہوت ہو کر رہ گیا کافر

مگروہ قبولِ حق سے منحرف ہی رہا اور اُس نے بادشاہ کی تو بین اور باپ دادا کے دین کی مخالفت کو جرم قرار دے کر ابراہیم علیظا کو کو کتا اللہ واحد کا سہارا جس ایسا زبر دست سہارا حاصل تھا جو تمام نصر توں کا ناصر ہے اور وہ تھا اللہ واحد کا سہارا جس نے ایپ جلیل القدر پینمبرا ورعظیم المرتبت ہادی کو بے یار و مددگار نہ رہنے دیا اور دشمنوں کے تمام منصوبوں کو خاک میں ملادیا۔

﴿ سَلَمٌ عَلَى اِبُرُهِيُمَ ۞ كَذَٰ لِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ \* \*

① الصُّفُّت7:110,109.



حضرت اسلعیل علیقا کے والد ابراہیم علیقا جو بڑھاپے تک بے اولاد تھے۔ ایک روز انھوں نے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں فرزندار جمند کے لیے دعا کی:

﴿ رَبِّ هَبُ لِيْ مِنَ الصِّلِحِينَ ۞

وعا اس طرح ابراہیم نے مانگی کہ اے مولا!

مجھے فرزند صالح اپنی رحمت سے عطا فرما!
دعا قبول ہوئی اور آھیں ایک حلیم الطبع بیٹے کی خوش خبری دی گئ

﴿ فَبَشَّرُنْهُ بِغُلْمِ حَلِيْمِ ۞

'' تو ہم نے ان کواک برد بار بیٹے کی بشارت دی۔''<sup>®</sup>

مقربین بارگاہِ الہی کو امتحان و آزمائش کی سخت سے سخت منزلوں سے گزرنا پڑتا ہے اور قدم قدم پر جان نثاری اور تسلیم و رضا کا مظاہرہ کرنا ہوتا ہے، چنانچہ ابراہیم علیظانے بروھا پے اور بیری کی تمناؤں کے مرکز، دن رات کی دعاؤں کے ثمر اور گھر کے چثم و چراغ اسلعیل علیظا کو صرف تھم الہی کی تعمیل میں ایک ہے آب و گیاہ جنگل میں چھوڑ دیا:

خدایا کرتا ہوں آباد میں اولاد کو اپنی اس وادی ہے آب و گیہ میں بے سہارا ہی

الصُّفَّت 101,100:37

کہ جو نزدیک ہی ہے آپ کے اس محرّم گھر کے ضداوندا! انھیں توفیق آپ اس امر کی دیج کہ وہ رکھیں بڑا ہی اہتمام اپنی نمازوں کا

ایک قول کے مطابق بیت اللہ کی سب سے پہلی اساس حضرت آ دم ملاِیا کے ہاتھوں رکھی گئی۔ ® گر ہزاروں سال کے حوادث سے اسے بے نشان کر دیا تھا، البتہ اب بھی وہ ایک ٹیلے کی شکل میں موجود تھا۔ حضرت ابراہیم ملاِیا اگر چہ فلسطین میں مقیم تھے گر برابر مکہ میں اپنی اہلیہ اور بیٹے کو دیکھنے آتے رہتے تھے۔ اسی اثنا میں تکم ہوا کہ کعبۃ اللہ کی تعمیر نوکرو تو انھوں نے اپنے لڑکے کی مدد سے کھودنا شروع کیا۔ جب سابق بنیادیں نظر آنے لگیں تو آتھی بنیادوں پر بیت اللہ کی تعمیر شروع کردی اور ساتھ ہی دھا کی:

اور ابراہیم نے جب اپنے رب سے عرض فرمایا بنا دیجے مقام امن آپ اس شہر کو مولا خداوندا! گزارش یہ بھی ہے دامن کشال رکھیے بھے اور میرے بیٹول کو ہمیشہ بت رہتی سے بہت لوگ ان کے باعث ہوچکے ہیں نذر گراہی

اللہ تعالیٰ جن ہستیوں کو ابلاغ حق کے لیے چن لیتا ہے ان کے قلوب واذبان کو اپنے نور سے اس درجہ روش کردیتا ہے کہ محبت اللی کے مقابلے میں کوئی چیز قابل اعتنائیس رہتی، اس لیے ان میں شروع ہی سے یہ استعداد و دلعت ہوتی ہے کہ وہ عہدِ طفولیت ہی سے اپنے ہم عصروں میں ممتاز اور نمایاں نظر آنے لگتے ہیں اور راوح ق وصدافت میں

شتح الباري: 481/6 تحت حديث: 3365.

### حضرت استعمل عليظا الله

ابتلاو امتحان کوخوثی خوثی سہتے اور صبر و رضا کا اسوۂ حسنہ پیش کرتے ہیں۔ یہی مثال حضرت اسلعیل طیا کی ہے کہ باپ کی عمر بھر کی دعاؤں کا ثمر، بڑھا پے کی امیدوں کا مرکزِ وحید اور والدین کا اکلوتا بیٹا جب عفوانِ شباب کی دہلیز پر قدم رنجہ ہوا تو اسے ایک کڑی آز مائش سے گزرنا پڑا:

تو وہ فرزندِ ابراہیم جب اس عمر کو پہنچا
کہ وہ ہمراہ ان کے بے تکلف چاتا پھرتا تھا
کہا ''دیکھا ہے اے نورِ نظر! یہ خواب میں مکیں نے
کہ تم کو کر رہا ہوں ذرح مکیں تھم الہی سے
لہذا غور کر لو اس پہ تم اچھے طریقے سے
کہا: اے باپ جو پچھ تھم ہے اس پر عمل کیج
غرض جب کر لیا تتلیم تھم رب کو دونوں نے
لٹایا اس غرض سے باپ نے بیٹے کو کروٹ سے
لٹایا اس غرض سے باپ نے بیٹے کو کروٹ سے
ندا فرمائی یہ اس وقت ابراہیم کو ہم نے
ندا فرمائی یہ اس وقت ابراہیم کو ہم نے
دیا کرتے ہیں بدلہ مخلصوں کو ہم تو ایبا ہی

## المحضرت اسحاق وليعقوب عليلام الم

حضرت ابراہیم طلیا کی عمر سوسال کی ہوئی تو اللہ تعالی نے انھیں بثارت سنائی کہ تیرے ہاں پہلی بیوی کے بطن سے بھی ایک بیٹا ہوگا۔ اس کا نام اسحاق رکھنا اس طرح اسحاق کے ہاں بھی بیٹا پیدا ہوگا جس کا نام یعقوب ہوگا۔

اسی طرح یعقوب ملیلا کی ولادت بھی ذات باری تعالیٰ کی طرف سے خوشخری کے طور پر ہوئی جو کہ حضرت اسحاق ملیلا کے بیٹے اور حضرت ابرا ہیم ملیلا کے بعثے اور پر ہوئی جو کہ حضرت اسکان میں سے نوازا اللہ تعالیٰ نے مزید مہر بانی ہیدکی کہ نہ صرف بیٹے اور پوتے جیسے ثمرِ شیریں سے نوازا بلکہ ان دونوں کو نبوت جیسی نعمت عظلیٰ بھی مرحمت فرمائی۔

کیے الحق اور یعقوب ان کو مرحمت ہم نے نوازا ہم نے ان دونوں کو اعزازِ نبوت سے قرآن مجید میں ان پنجبروں کی تعلیمات کا تذکرہ کچھ یوں ہے:

تو کیا اس وقت سے موجود تم؟ جس وقت آیا تھا جہانِ زیست سے یعقوب کو پیغام رحلت کا وہ استفیار جس دم کر رہے سے اپنے بیٹوں سے کہ میرے بعد آخر تم کے معبود مانو گے؟ کہا: کرتے رہیں گے ہم ای ربّ کی پرستاری

### حضرت اسحاق وليعقوب مليلل التي

جو رب ہے آپ کا بھی آپ کے سب مورثوں کا بھی براہیم اور اسلمیل اور اسحاق کا یعنی وہ جس کی ذات ہے تنہا سزاوارِ پرستاری

## ا حفرت يوسف علينا ا

قرآن کریم میں حضرت یوسف علیا کا چھییں مرتبہ ذکر کیا گیا ہے جن میں سے چھیں جگہ صرف سورہ یوسف میں اور ایک ایک مرتبہ سورہ انعام اور سورہ موکن میں ذکور ہے۔ شخص بیا عزاز حاصل ہے کہ اپنے پردادا ابراہیم علیا کی طرح ان کے نام پر بھی قرآن حکیم کی ایک سورت نازل ہوئی، نیز یہ کہ وہ بھی اپنے والد، دادا اور پردادا کی طرح سن رُشد کو پہنے کر اللہ ربّ العالمین کے جلیل القدر پنج بر بنے اور ملت ابراہیم کی دعوت و تبلیغ کی۔

اور ایّامِ جوانی میں قدم یوسف نے جب رکھا
تو ہم نے ان کو حکمت اور علمِ باطنی بخشا
جب حضرت یوسف الیّنا جوانی کو پہنچے تو حسن وخوبر وئی کا کوئی پہلو نہ تھا جوان میں
موجود نہ ہو، چنا نچے عزیرِ مصرکی بیوی" زلیخا" دل پر قابو نہ رکھ کی۔ میہ وقت یوسف الیّنا کے
لیے بخت آ زمائش کا تھا۔ قرآن کریم نے اسے کچھ یوں بیان کیا ہے:

وہ خاتون ان کو پھسلانے لگی اپنی اداؤں سے کہ جس کے گھر میں وہ اتنے دنوں سے رہتے آئے تھے کہا یوسف نے یوں اس سے "خدا محفوظ فرمائے

<sup>@</sup> قصص القرآن از حفظ الرحمن: 224/1-

حضرت يوسف علينالا إ

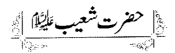
ترا شوہر تو ہے میرا مُربیّ ایک مدت سے اسی نے اس قدر ناز و نعم سے مجھ کو پالا ہے پنپ سکتا نہیں وہ جو خیانت کرنے والا ہے مگرعزیز مصرکی بیوی پراس نفیجت کا مطلق اثر نہ ہوا اور اس نے اپنے ارادے کو عملی شکل وینے کے لیے پوسف ملیا کو قید کرانے تک کی دھمکی دی مگر خانواد ہُ نبوت کے پیشم و چراغ اور منصب نبوت کے لیے نتی ہستی کے لیے بھلا کس طرح ممکن تھا کہ عزیز مصرکی بیوی کے ناپاک عزائم کو پورا کرے، چنانچہ اس نے ناپاکی اور فحش پرقید و بندکی صعوبتوں کو ترجے دی۔

جب الله تعالیٰ کی محبت اوراس کاعشق دل کی گہرائیوں میں اتر جاتا ہے تو پھرانسان کی زندگی کا مقصدِ وحیدو ہی بن جاتا ہے اوراس کے دین کی دعوت و تبلیغ کا جذبہ ہروقت رگ و پے میں دوڑتا رہتا ہے، چنانچہ قید خانے کی سخت مصیبت کے وقت بھی اپنے زندانی رفیقوں سے یوسف ملیا کا سب سے پہلاکا م اور کلام یہی تھا:

یقینا چھوڑ دی ہے ملت اُن افراد کی میں نے خدائے پاک کی ہستی پہ جو ایماں نہیں رکھتے روش میں کر چکا ہوں اختیار ان اپنے آبا کی براہیم اور اسحاق اور خود یعقوب کی یعنی نہیں ہے سے طریقہ تو ہمارے واسطے زیبا کہ کھہرائیں کی شے کو شریک ہستی مولا مجھے اے میرے زندانی رفیقو! دو جواب اس کا کئی معبود بہتر ہیں کسی کے یا وہ اِک مولا؟

#### مضرت يوسف عَلَيْكَا

حضرت یوسف علیا نے ایک مقدس زندگی گزاری۔ بجین، جوانی اور کہولت، زندگی کے تمام گوشے تقویٰ، عفت، صبر واستقامت، دیانت اور عشق الٰہی کے روش مظہر بن گئے۔ عزیز مصر کی بیوی اور اس کی ہمنواحسین مصری عورتوں کی ترغیبات کے باوجودان کی مطلب براری نہ کرنے پرقید و بند کے مصائب تھے گران تمام حالات میں حضرت یوسف علیا کا اعتباد اور ان کی دعاؤں اور التجاؤں کا مرکز صرف ایک ہستی اللہ تعالیٰ تھا۔ وہ نہ بادشاہ وقت کے سامنے عرض گزار ہوئے اور نہ ان خوب رُویاں اور عشوہ طراز ان حسن و جمال سے رجوع کیا بلکہ ہرموقع پر رب العالمین ہی سے مدد کے طالب ہوئے۔



حضرت شعیب علیظا بڑئے تصبح و بلیغ مقرر تھے۔شیریں کلامی،حسنِ خطابت،طرز بیان اور طلاقت لسانی میں بہت نمایاں مقام رکھتے تھے۔اس لیےمفسرین آخیں خطیب الانبیاء کے لقب سے یاد کرتے ہیں۔ <sup>®</sup>

حضرت شعیب جب اہلِ مدین کی طرف مبعوث ہوئے تو انھوں نے دیکھا کہ اللہ کی نافر مانی اور معصیت کا ارتکاب صرف افراد و احاد ہی ہیں نہیں پایا جاتا بلکہ ساری قوم اپنی بدا عمالیوں میں اِس قدر سرمست و سرشار ہے کہ اضیں ایک لمحے کے لیے بھی احساسِ معصیت نہیں ہوتا۔ مستزاد یہ کہ تمام قوم گرداب ہلاکت میں مبتلا ہونے کے باوجود اپنے ان مہلک اعمال، لیمن ناپ تول میں کی اور ویوی دیوتاؤں کی پرستش کو باعث فخر بجھتی ہے۔

حضرت شعیب نے نرم وگرم ہر طریقے سے قوم کورشدو ہدایت کی طرف بلایا مگر قوم نے کہا:

> وہ بولے ''اے شعیب! اس کی وضاحت تو ذرا کر دو تمھاری میے نمازیں کیا سکھاتی ہیں میے رہ تم کو؟ کہ ہم کیسر پرستش چھوڑ دیں ان دیوتاؤں کی

المنتظم في تاريخ الأمم والملوك: 324/1، وإرشاد الساري لشرح صحيح البخاري:
 257/7.

ہمارے باپ دادا کرتے تھے جن کی پرستاری
ادر اپنے صرف میں ہم چاہ سے لائیں نہ مالوں کو؟
ارے تم تو بڑے صابر، بڑے ہمدرد انساں ہو!
جبقوم نے شعیب علیا کی شانہ روز دعوت کو تھرایا اور اضیں دھمکیاں دینے گے اور نہاق اڑانا شروع کر دیا اور کہا کہ جوعذاب لانا چاہتے ہو، لے آؤتو شعیب علیا نے کہا:

بہت ہی جلد کھلنے والا ہے اب تم پہ سے عقدہ
کہ رسواکن عذاب کردگار اب کس پہ آئے گا
اور آ پہنچا ہمارا قہر جس دم چار جانب سے
اور آ پہنچا ہمارا قہر جس دم چار جانب سے
بچایا خود شعیب اور ان تمام افراد کو ہم نے
بچایا خود شعیب اور ان تمام افراد کو ہم نے
کہ جو تقدیق کرنے والے تھے ان کی نبوت کی
خوات ان کی ہماری خاص رحمت کی بدولت تھی

# والمحضرت موسى و بارون عيناام الم

قرآن مجید میں حضرت موسی علیظ اور ان کے بھائی ہارون علیظ اور ان سے متعلق واقعات کا ذکر متعدد مقامات پر آیا ہے جس سے ان کی عظمت اور شان کا اندازہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسی علیظ کا ذکر اس اعزاز کے ساتھ فرمایا ہے:

﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِينَ ﴾

"میں نے شخص خاص الخاص اپنے لیے بنایا ہے۔''<sup>®</sup>

اور انھیں بیشرف بخشا کہ فرعون جب اسرائیلی لڑکوں کے آل کا فیصلہ کر چکا تھا، حضرت موسی بلیشا کو ولا دت کے بعد قاتلوں کی نگاہ سے نہ صرف محفوظ رکھا بلکہ اپنی قدرت کا ملہ سے فرعون ہی کے گھر میں موسی بلیشا کی اپنی والدہ کے ہاتھوں آغوش محبت وتربیت میں پلے بڑھے۔ اور موسی بلیشا جب جوانی کو پہنچ تو ایک روز اہلیہ سمیت مدین سے مصر کا سفر کرتے ہوئے سرد رات میں آگ کی جبتی پر مجبور ہوگئے کہ تاپ کر حنکی دور کر سکیل مگر بقول شاعر:

خدا کی دین کا موئ سے پوچھیے احوال کہ آگ لینے کو جائیں پیمبری مل جائے موٹی مالیٹائے جس روشنی کو آگ سمجھاتھا، وہ نورالہی کی جملی تھی۔ اللہ تعالیٰ ان سے

٠ 41:20 طه (41:20

بم كلام موئے ،اس طرح آپ ' كليم الله'' بن كئے جنھيں ندا دى گئ:

کہ ہُوں بے شک اللهِ واحد و قہار بس میں ہی نہیں میرے سوا کوئی سزاوارِ پرستاری لہذا صرف میری ہی عباوت تم کرو دائم مری ہی یاد کی خاطر نمازیں تم کرو قائم بس اب تم جانبِ فرعون جاؤ امرِ حق لے کے بڑی ہی سرکثی پر باندھ رکھی ہے کمر اس نے

دنیا کی تاریخ میں ایک ایسی قوم جوتقریباً ساڑھے چارسوسال سے مصر کے قاہر و جاہر بادشاہوں کے ہاتھوں غلام اور مظلوم بنی ہوئی تھی۔ اچا تک اسی مردہ قوم میں سے بجل کی کرک اور آفتاب کی چبک کی مانندا یک برگزیدہ ہستی سامنے آتی ہے اوراس کی صدائے حق اور اعلان ہدایت سے تمام قلم و باطل لرزہ براندام ہوجاتی ہے۔ اور ایوانِ ظلم و کفر میں بھونچال آجا تا ہے۔ فرعونی طاقت اپنے تمام مادی اسباب کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتی ہونچال آجا تا ہے۔ فرعونی طاقت اپنے تمام مادی اسباب کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتی ہونچال آبات کا منہ دیکھتی ہے۔ با ایس ہمہ فرعون مصر ''کھیانی بلی تھمبا نو پے'' کے مصداق، مشرف بدا بمان ہونے والے جادوگروں کو تختہ دار کی دھمکیاں دیتا ہے۔ گران کا برملا ایمان افروز جواب یہی تھا:

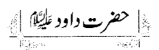
وہ یوں کہنے لگے ہم کو نہیں پروا ذرا اس کی کہ جانا ہے یقیناً ہم کو اپنے رب کی جانب ہی یقیناً ہم تو ہیں امیدوار اس بات کے کیسر کہ وہ مولا ہماری سب خطائیں بخش دے کیسر

### الماس عليلا الماس عليلا الماس عليلا الماس عليلا الماس الماس

قرآن مجید میں حضرت البیاس علیا کاذکر دوجگه آیا ہے۔ سورہ انعام اور سورہ صافات میں۔ سورہ انعام میں تو ان کا نام صرف انبیاء عیلی کی طویل فہرست میں مذکور ہے لیکن سورہ صافات میں تعریفی کلمات کے ساتھ ان کی بعثت اور دعوت تو حید کاذکر کیچھ یوں ہے:

حقیقت ہے کہ تھے الیاس بھی پیغیبروں میں سے انھوں نے جبکہ اپنی قوم کو ٹوکا یہ فرما کے ارب کیا تم اللہ کا بھی نہیں رکھتے ہو خوف آخر بنانے والا ہے جو سب سے بہتر ساری چیزوں کا ارب کیا تم پرستش ''بعل'' کی کرتے ہو اے لوگو! اور اس صورت گر ہستی سے کیسر بے تعلق ہو فدا ہی پرورش فرمانے والا تم سیموں کا ہے فدا ہی پرورش فرمانے والا تم سیموں کا ہے مگر کرنے لگے درانہ تکفارے مورثوں کا ہے گر کرنے لگے درانہ تکفیب پیمبر وہ گر کرنے جائیں گے ماخوذ اس خطا پر وہ بجز اللہ کے اظام رکھنے والے بندوں کے

﴿ سَلَّمُ عَلَى إِلْ يَاسِيْنَ ﴾



قرآن عزیز میں حضرت داود علیا کا ذکر سور و بقر ہ، نساء، مائدہ، انعام، بنی اسراءیل، انبیاء، نمل، سبا اور ص میں آیا ہے، ان سورتوں میں ان کے حالات بعض جگہ مختصر اور بعض جگہ تفصیلی طور پر مذکور ہیں۔ داود علیا وہ پہلے شخص ہیں جن پر اللہ کا بید زبر دست انعام ہوا کہ وہ منصب نبوت ورسالت سے بھی سرفراز کیے گئے اور انھیں عنان حکومت بھی ملی۔

حضرت داود طلیا کی ایک منفر داور نمایاں خصوصیت یہ بھی ہے کہ وہ اللہ تعالی کی تسبیح و تقدیس میں مصروف رہتے تھے اوراس قدر خوش الحان تھے کہ جب تسبیح وہلیل میں مشغول ہوتے تو ان کے وجد آفریں نغمول سے نہ صرف انسان بلکہ وحوش و طیور بھی متاثر ہو جاتے اور آپ طلیا کے اردگر دجمع ہوکر اللہ کی حمد کے ترانے گاتے اور سریلی و پر کیف آواز ول سے تقذیس و تسبیح میں حصرت داود علیا کی ہمنوائی کرتے حتیٰ کہ پہاڑ بھی حمد باری تعالی کرتے حتیٰ کہ پہاڑ بھی حمد باری تعالی کرتے ہوئے گونج اٹھتے۔

حضرت داود علیظ الله تعالی ہے دعا مانگا کرتے تھے کہ یا الله! ایسا سبب پیدا کردے کے میں الله! ایسا سبب پیدا کردے کے میرے لیے ہاتھ کی کمائی آسان ہوجائے کیونکہ میں بیت المال پر اپنی معاش کا بوجھ نہیں ڈالنا جا ہتا۔

چنانچہ اللہ تعالی نے حضرت داود علیا کی دعا کوشرف قبولیت بخشااور لوہان کے ہاتھ میں

حضرت داود غليثال

نرم کردیا جے وہ ذریعہ معاش بناتے اور ہاتھ کی کمائی سے حلال روزی حاصل کرتے۔ 
انبیاء ورُسُل میں سے حضرت آ دم علیا کے علاوہ صرف حضرت داود علیا ہی وہ پیغیبر
تھے جنھیں قرآن کریم میں ' خلیفہ' کے لقب سے پکارا گیا ہے لیکن اس فضیلت کے ساتھ
ساتھ یہ فریضہ بھی عائد کردیا گیا کہ منصب خلافت کی ادائیگی میں وہ ہمیشہ حق کے ساتھ
فیصلے بھی صادر فر مائیں ۔ آپ اس عطا کے باوجود اللہ تعالی کے حضور دعا گوہوئ:
البا! اس عظیم المرتبت ذمہ داری سے سبکدوش ہونا میری اپنی طاقت سے باہر ہے
جب تک کہ تیری اعانت اور مددشامل حال نہ ہو۔ اللہ تعالی کو حضرت داود علیا کا یہ مل
ایسا بیند آیا کہ مغفرت باری تعالی نے آخیس اپنی آغوش میں لے لیا اور شرف قبولیت کی
نوید مسرت سائی۔

<sup>﴿</sup> ہم تو محنت کشوں کو نائی، دھوبی، لوہار، تر کھان، کمہار، جولا ہے اور موچی جیسے ناموں سے موسوم کرتے اور حقارت سے '' کمی'' کہد کے لکارتے ہیں جبلہ بینبیوں کا وصف ہے کہ وہ اپنے ہاتھ کی کمائی کھاتے تھے۔ دراصل دوسروں کو'' کی'' کہنے والے خود' دکتی''عادات کا شکار ہیں۔ وہ آ رام سے بیٹھے بٹھائے جا گیروں کی کمائی کھانے پراتراتے ہیں اور بڑعم خویش اپنے آپ کونسلی طور پراعلیٰ گردانتے ہیں۔

### والمحفرت سليمان عَلَيْكُ الْحُورِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

حضرت سلیمان علیا حضرت داود علیا کے صاحبزادے تھے۔ اللہ تعالی نے حضرت سلیمان علیا پر بیانعام فرمایا تھا کہ وہ چرند پرندی بولیاں سمجھ لیتے تھے۔ <sup>©</sup> قرآن حکیم نے ان کے اس شرف کا بیان کچھ یوں کیا ہے:

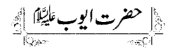
بہت سے علم داود اور سلیمال کو دیے ہم نے بطورِ شکرِ نعمت اس طرح وہ کہتے رہتے تھے کہ تعریفیں ہیں زیبا بس خدا ہی کے لیے ساری وہ مولائے دو عالم جس نے ہم کو برتری بخشی اللہ تعالی نے سلیمان علیہ کو یہ برت کی مطبع تھی اور بیسب کچھاس لیے ہوا کہ وطبور، نیز ہوا تک بھی بحکم باری تعالی ان کی مطبع تھی اور بیسب پچھاس لیے ہوا کہ حضرت سلیمان علیہ نے ایک مرتبہ درگاہ الہی میں بیدعا کی:

دعا مانگی کہ مولا میری لغزش درگزر کر دے اور ایسی سلطنت بھی تو مجھے اے میرے داور! دے کہ ولیی پھر کسی کو بھی نہ میرے بعد حاصل ہو یقیناً ہے بڑا ہی صاحبِ جود و کرم او تو تو

<sup>① النمل 27:16.</sup> 

### حضرت سليمان عليلا الد

الله تعالی نے آپ کی دعا قبول فرمائی اور الی عظیم الشان حکومت اور بے انتہا دولت وثر وت عطا فرمائی کہ جس کے صرف وخرج اور دادو دہش پر منجانب الله کوئی روک یا باز پرس بھی نہیں تھی۔ اس کے با وصف سلیمان علینااس دولت وحکومت کو الله کی مخلوق کی فدمت کے لیے امانت الٰہی سمجھ کرمصرف میں لاتے اور اپنی ذات پر ذرا بھی خرج نہیں کرتے تھے بلکہ اپنی روزی ٹوکریاں بنا کر حاصل کرتے تھے۔ اور تمام ترشوکت وسطوت کے باوجود مقام بندگی یہ نازاں تھے۔



حضرت الوب اليا اليك پاك ومقدى انسان اور الله تعالى كانبياء ورسل كى جماعت ميں سے تھے قرآن مجيد نے الله كے إس خاص بندے كا ذكر بڑے لاؤ پيار سے كيا ہے۔ كيونكه عبديت انبياء عبيل كا سب سے بڑا مقام اور اعز از ہے اور انھوں نے عبوديت كو بميشہ اپنے باعث فخر سمجھا ہے بھى عار كا باعث نبيں سمجھا، بفحولئے عبارت قرآنى:

﴿ لَنْ يَسْتَذَكِفَ الْنَسِيْحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا يَلْهِ وَلَا الْبَلَيْكَةُ الْمُقَدِّبُونَ ﴾

نہ خود عیسیٰ ہی جھجکیں گے خدا کا "بندہ" ہونے سے نہ وہ سارے فرشتے ہی، مقرب ہیں جو مولا کے ®

ایوب الیلا دولت و ثروت اور کثرت اہل وعیال کے لحاظ سے بھی بہت خوش بخت سے مگر ایکا کیک امتحان و آز ماکش میں آگئے۔ مال و منال برباد ہوا۔ وجاہت وعزت، دولت و ثروت اور خوش حالی و رفاہیت کی حالت میں اللہ تعالی کی شکر گزاری کچھ مشکل نہیں لیکن مصیبت و بلا، رنج و محن اور عُسرت و شک حالی میں راضی بقضا رہ کر حرف شکایت زبان پر نہ لانا اور صبر و استقامت کا ثبوت دینا بہت تھن ہے، تاہم حضرت ایوب علیلا صبر و شکر کے ماسواحرف شکایت تک زبان پرنہیں لائے۔ آخر کاراللہ تعالی نے ایوب علیلا صبر و شکر کے ماسواحرف شکایت تک زبان پرنہیں لائے۔ آخر کاراللہ تعالی نے انھیں اپنی رحمت میں ڈھانپ لیا اور مصائب دور فر ماکر فضل وعطاسے مالا مال کردیا۔

<sup>🛈</sup> النسآء4:172.

## عضرت بونس عليتها الهي

قرآن حکیم میں حضرت یونس علیا کاذکر چھ جگہ آیا ہے۔ چار جگہ اسم گرامی'' یونس'' کے ساتھ اور دو جگہ'' ذوالنون'' اور''صاحب الحوت'' کے صفاتی ناموں کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ ®

حضرت بونس الیا اہل نینوی کی رشد و ہدایت کے لیے مامور ہوئے تھے۔قوم نے جب دعوت تو حید پر کان نہ دھرااور شرک و کفر پرمُصِر رہی تو خفا ہوکر بددعا دی اور وحی الہی کا انتظار کیے بغیران کے درمیان سے غضب ناک ہوکر روانہ ہوگئے۔

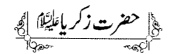
دریائے فرات سے کشتی میں سوار ہوئے جوطوفانی ہواؤں میں گھر کر ڈگمگانے لگی۔ اہل کشتی نے وزن کم کرنے کے لیے قرعہ اندازی میں آپ کا نام نکلنے کے بعد دریا میں پھینک دیا جہاں مجھلی نے آپ ملیظ کونگل لیا۔ مجھلی کے پیٹ میں زندہ وسلامت یونس ملیظ نے فوڑا درگاہ الہٰی میں اپنی ندامت کا اظہار کیا:

تو بس گہرے اندھیروں میں انھوں نے یہ دُہائی دی

کہ اے مولا! سوا تیرے نہیں معبود کوئی بھی
تری ہتی الٰہی سارے عیبوں سے منزہ ہے
شار اہل خطا ہی میں بہ ہر تقدیر میرا ہے

قصص القرآن: 153/2.

الله تعالی نے یونس ملینا کی در دبھری پکارسی اور قبول فرماتے ہوئے مجھلی کو تھم دیا کہ وہ یونس ملینا کو اُگل دیا۔



حضرت ذکریا مالیا جلیل القدر پیغمبر ہیں۔ان کا ذکر قرآن مجید میں کچھ یوں ہواہے: ای صورت زکریا اور کیجیٰ کو ہدایت دی

یوں ہی علیسیٰ کو اور الیاس کو بھی راہ دکھلائی

یہ مذکورہ تمام افراد تھے شائستہ لوگوں میں

گزشتہ صفحات میں بیان ہو چکا ہے کہ تمام انبیاء ﷺ ،خواہ وہ صاحب حکومت ہی کیوں نہ ہوں ، اپنی روزی اپنے ہاتھ سے کماتے اور کسی شخص یا بیت المال کے بارِ دوش نہیں ہوتے تھے۔

چنانچہ حضرت زکر یا علیا بھی اپنی روزی کے لیے نجاری (بڑھئ) کا پیشہ کرتے سے ان کے ہاں کوئی اولا ونہیں تھی۔ (ان سے بھائی بند ہرگز سے ان کے ہاں کوئی اولا ونہیں تھی۔ (ان سے اہل نہیں ہیں کہ ان کے بعد بنی اسرائیل کی رشدہ ہدایت کی خدمت سرانجام دے سکیں، پس اگر اللہ تعالی کوئی نیک سرشت بیٹا عطا فرما دیتا تو اطمینان ہوجا تا کہ وہ طف الرشید بن کر یے فریضہ انجام دیتا رہے گا مگر چونکہ وہ نہایت بوڑ سے ہو چکے تھے اور بیوی بھی بانجھ تھی، اس لیے اسباب ظاہری سے اولاد کی کوئی صورت نہ تھی، تا ہم قرآن بھی بیوی بھی یا رہی تعالی اور جواباً رحمت ربانی کا ذکر کچھ یوں ہوا:

٠485/2: مسند أحمد

اور اے مرسل بیان احوال کیجے کچھ ذکریا کا اضوں نے اپنے رب کو اس طرح سے جب پکارا تھا دائیں مجھ کو لاوارث زمانہ میں نہ رکھے گا کہ وارث سب سے بہتر آپ ہی میرے ہیں اے مولا تو ہم نے اپنی رصت سے دعا کر لی قبول ان کی دُر ی آرزو کھر دی دُر یکیٰ سے ہم نے ان کی دُر ی آرزو کھر دی بنایا قابلِ اولاد ہم نے ان کی زوجہ کو بنایا قابلِ اولاد ہم نے ان کی زوجہ کو بنایا تابلِ اولاد ہم نے ان کی زوجہ کو بنایا تابلِ ورجا ہم کو پکارا کرتے تھے وہ سب بہ صد بیم و رجا ہم کو پکارا کرتے تھے وہ سب کہ ہم سے عاجزانہ پیش آنے والے تھے وہ سب

أرج: جوابرات كاصندوقي

② بيم ورجا:خوف اوراميد

## الله معزت يحيي عليتها

حضرت یجی طلیا حضرت زکریا طلیا کے بیٹے تھے۔ان کا نام بھی اللہ تعالیٰ کا فرمودہ ہے، آپ نیکوں کے سردار، زہدو ورع میں بے مثال اوراپنے خالہ زاد بھائی حضرت عسی علیا کی نبوت کی تصدیق کرنے والے تھے، چنانچ قرآن مجید میں ارشاد مبارک پچھ یوں ہے:

تم اے کی کتاب اللہ کو مضبوط ہو کر، لو عنایت کی تھی ہم نے کم سی میں فہم دیں ان کو مزاحِ نرم اور پاکیزگی بھی ان کو بخش تھی وہ ہے دامن بھی اور پاک دامن بھی ہوئے اور پاک دامن بھی بڑے خدمت گزار از بس کہ تھے ماں باپ کے اپنے وہ نافرمان بندے بھی نہیں تھے اپنے مولا کے سلام اس روز بھی ان پر ولادت جب ہوئی ان کی سلام اس روز بھی ان پر کہ رحلت ہوگ جب ان کی اوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے وہ پھر سے اوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے وہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے وہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے وہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے وہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دیں دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں گے دہ پھر سے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیے جائیں کے دیا ہے دوراس دن بھی کہ جب زندہ کیا ہے دوراس دی جب دوراس دن بھی کہ جب زندہ کے جائیں گے دیا ہے دوراس دی جب دوراس دی ہیں دوراس دی ہیں دیا ہے دوراس دی ہیں دیا ہیں دوراس دی ہیں دوراس دیں دوراس دی ہیں دوراس دوراس دی ہیں دوراس دوراس دی ہیں دوراس دوراس دوراس دوراس دوراس دوراس دوراس دوراس دی ہیں دوراس دوراس دوراس دی ہیں دوراس دوراس دوراس دی دوراس دوراس

الله تعالیٰ کی جناب ہے حضرت کیجیٰ علیٹا کو ان آیات میں جوسلامتی کی دعا دی گئی ہے،اس میں تین اوقات کی تخصیص کی گئی ہے۔ حقیقت بیہ کہ انسان کے لیے یہی تین اوقات سب سے زیادہ نازک اوراہم ہیں وقت ولادت، جب وہ دنیا میں آتا ہے، وقت موت، جب وہ عالم برزخ میں پہنچتا ہے اور وقت حشر ونشر کہ جس میں عالم برزخ سے عالم آخرت میں اعمال کی جزا وسزا کے لیے پیش ہونا ہے، لہذا جس شخص کواللہ کی جناب سے ان تین اوقات کے لیے سلامتی کی بشارت مل گئی، اسے سعادت وارین کا گل ذخیرہ مل گیا۔

وہ اللہ کے برگزیدہ نبی تھے اور اللہ تعالیٰ نے اضیں بحیین ہی میں علم وحکت ہے مامور کردیا تھا۔ان کی تعلیمات کا نچوڑیا نچ احکام تھے جو یہ ہیں:

- 🗱 الله تعالی کے سواکسی کی پرستش نه کرواور نه کسی کواس کا شریک و سهیم تراؤ ۔
- ﷺ خشوع وخضوع کے ساتھ نماز ادا کرو کیونکہ جب تک تم نماز میں کسی دوسری جانب متوجہ نہ ہوگے، اللہ تعالی برابرتمھاری جانب رضا ورحمت کے ساتھ متوجہ رہے گا۔
- گ روزہ رکھو، اس لیے کہ روزے دار کی مثال اس مخف کی سی ہے جوایک جماعت میں بیٹے ہواوراس کے پاس مثک کی تھیلی ہوجس کی خوشبو سے وہ دوسروں کو بھی مست کرتا رہے۔
- ﷺ مال میں سے صدقہ نکالا کرو کہ ہے دھن دولت قربان کرکے جان چھڑانے کے مترادف ہے۔
- پ ون رات میں کثرت سے اللہ کا ذکر کرتے رہو کیونکہ بلاشبہ انسان کے دشمن'' شیطان'' کے مقالبے میں اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا مضبوط قلعے میں محفوظ ہونا ہے۔

#### اِلَّهِ الْمُعَلِينَةِ اللَّهِ المُعَمِّدُ اللَّهِ ال

حضرت عیسیٰ علیاً جلیل القدر اور اولوالعزم پغیبروں میں سے تھے۔ان کی جلالت قدر اور عظمت شان کا ایک امتیازی نشان میہ ہے کہ آخیس ماں کی گود میں ہی قوت گویائی عطا فرمائی اور ان کے اجداد''آل عمران'' کواللہ تعالیٰ نے اہل عالم یہ فضیلت دی:

تمام اولادِ ابراہیم کو اور آلِ عمراں کو بنایا برگزیدہ جملہ موجوداتِ عالم پر

اہلِ تاریخ نے لکھا ہے کہ عمران، صاحبِ اولا دنہیں تھے اوران کی ہوی «حنّه» بہت زیادہ متمنی تھیں کہ ان کے اولا دہو، اس لیے وہ درگاہ الہی میں دست بددعا اور قبولیت کے لیے منتظر رہتی تھیں۔ دل سے نکلی ہوئی دعا قبول ہوئی اور حقہ چند روز میں امید سے ہوگئیں جس کے عقیج میں حضرت مریم عیشا پیدا ہوئیں جن کا ذکر قرآن میں اس تکریم سے کیا گیا ہے جوانبیاء عیرا کی نصیب ہوئی:

اور اس قرآل میں پڑھے اے پیمبر! ذکرِ مریم بھی جھی جھوں نے کی حفاظت خوب ہی ناموں کی اپنی انھی مریم صدیقہ میٹا کا کو جو عاہدہ و زاہدہ اور عفت مآب خاتون ہونے کے ساتھ ساتھ ایک والدہ «حنّه» کی "نذر' کے مطابق مجد اقصلی کی خدمت پر بھی مامور تھیں، اللہ تعالی نے آٹھیں اپنی قدرت کا ملہ سے بغیر شوہر کے میسلی علیہ جیسا بیٹا عطافر مایا۔

تو ہم نے ''روح'' اپنی کائبُدُ میں پھونک دی ان کے شار ان کا ہے حد درجہ اطاعت کیش لوگوں میں

جس مبارک بیج نے حضرت مریم کی آغوش میں پیغام حق سنا کر بنی اسرائیل کو حیرت میں ڈال دیا تھا، اس نے سنِ رشد کو پہنچ کر یہ اعلان کرکے کہ وہ اللہ کا رسول ہے اور رشد و ہدایت خلق اس کا فرض منصبی ہے، قوم میں ہل چل پیدا کردی۔

انبیاء ورسل کے انفرادی اذ کار کے علاوہ ان کے اور ان کی صالح ذریت کے اجتماعی تذکر ہے بھی قرآن مجید میں موجود ہیں مگر ہر جگہ محبت وموّدت اور رحمت ورافت کا بیان جاری وساری ہے۔ پیشِ نظرر ہے کہ ان تمام تر فضائل کے باوجود جن کا تفصیلی ذکر گزشتہ صفحات میں ہوچکا، اللہ تعالی نے بیت عبیہ جاری فرمادی:

﴿ وَ تِلْكَ حُجَّتُنَا اَتَيْنُهَا اِبْرُهِيْمَ عَلَى قَوْمِه ﴿ نَرْفَعُ دَرَجْتٍ مَّنَ لَّشَاءُ ﴿ اِنَّ دَبَّكَ حَكِيْمٌ عَلِيْمٌ عَلِيْمٌ عَلِيْمٌ وَوَهَبُنَا لَهُ اِسْحَقَ وَيَعْقُونَ ﴿ كُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبُلُ وَمِنْ خَكِيْمٌ عَلِيْمٌ عَلِيْمٌ وَوَهُبُنَا لَهُ اِسْحَقَ وَيَعْقُونَ ﴿ كُلَّ هَدَيْنَا فَ وَوَهُبُنَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُونَى وَهُرُونَ ﴿ وَكُنْ اللّهُ نَجْزِى الْمُحْسِنِيْنَ فَ وَكُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَعُونِيهِ وَ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ يَهُونَى فَا وَالْمَاعِيْنَ فَ وَالْمَاعِيْنَ فَي وَالْمَاعِيْنَ فَي وَالْمَاعِيْنَ فَي وَالْمَاعِيْنَ فَي وَالْمَاعِيْنَ فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَنْ الْمَاعِيْنَ فَي وَالْمَاعِقُ وَلَوْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ فَعَلَيْكُ فَيْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَلْ كَانُوا يَعْمَلُونَ وَ وَهُولِ عَلْ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ وَهُ وَهُمَا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ وَ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَكُلّالًا عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الله

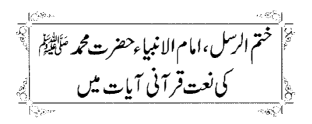
'' یہ تھے وہ دلائل اورنشانیاں جوہم نے ابراہیم کواس کی قوم کے مقابلے میں عطا کیس ہے ہے کہ تھا رارب کیس ہے جسے چاہتے ہیں، بلند مرتبے عطا کرتے ہیں۔ جن یہ ہے کہ تھا رارب نہایت دانا اور علیم ہے۔ پھرہم نے ابراہیم کوالحق اور یعقوب عطا کیے اور ہرا یک کوراہِ راست مجھائی ۔ (وہی راہِ راست جو) اس سے پہلے نوح کودکھائی تھی۔ اور اسی کی نسل سے ہم نے داود، سلیمان، ابوب، یوسف، موسیٰ اور ہارون کو ہدایت

حضرت عيسى عليلة

بخش ۔ اس طرح ہم نیکو کاروں کو اُن کی نیکی کا بدلہ دیتے ہیں۔ (اس کی اولاد سے) زکریا، بیکی ، عیسیٰی اور الیاس کو (راہ یاب کیا)، وہ سب کے سب صالحین سے ۔ اور اساعیل، یسع ، یونس اور لوط کو بھی (راستہ دکھایا)، ان میں سے ہرا یک کو ہم نے تمام دنیا والوں پر فضیلت عطا کی ، نیز ان کے آباء واجداد اور ان کی اولاد اور بھائی بندوں میں سے بہتوں کو ہم نے نوازا، انھیں (تبلیخ تو حید کے لیے) منتخب کرلیا اور راہِ راست کی طرف ان کی رہنمائی کی ۔ بیاللہ کی (طرف سے) ہدایت ہے جس کے ساتھ وہ اپنے بندوں میں سے جس کی چاہتا ہے، رہنمائی کرتا ہے ۔ لیکن اگر کہیں ان (برگزیدہ) لوگوں نے بھی شرک کیا ہوتا تو ان کا بھی سب کیا کرایا غارت ہوجاتا۔ ' ﷺ

فضائل لاکھ تھے پر ہر نبی اللہ کا بندہ تھا شرف ہے حد گر اللہ کے آگے سرقگندہ تھا

① الأنعام 6:83-88.



حضرت ابراہیم خلیل الله علیه جب اپنے بیٹے اساعیل ذبیج الله علیه کی معیت میں ابوالا نمیاء آدم علیه کی معیت میں ابوالا نمیاء آدم علیه کے ہاتھوں روئے زمین پر تعمیر کیے گئے قبلۂ اول، یعنی خانہ کعبہ کی بنیادیں از سرنو اٹھا رہے تھے تو دونوں باپ بیٹا الله تعالی کے حضور یہ دعا بھی کرتے جارہے تھے:

انھیں میں سے مقرر کردے ان لوگوں میں اے دادر! وہ مرسل جو سنائے ان کو تیری آیتیں پڑھ کر سکھائے جو سبق ان کو کتاب پاک و حکمت کا اور ان سب کو بنا دے وہ بہ ہر عنوان پاکیزہ عندیا میں کر من تا میں الدین ڈیس مدید دیں جم مناطقا

يەدعا عنداللدمستجاب موئى اورمنز ل من اللد آسانى كتابول ميں حضرت محمد مَثَلَيْظُمْ كى بعثت كى خوش خبرياں نازل مونے لكيس:

کھا پاتے ہیں سرتاسر خود اپنے پاس ہی وہ تو مفصل طور پر توریت اور انجیل دونوں میں حضرت عیسی علیلا نے اپنی قوم بنی اسرائیل کو نبی آخرالز مان محمد رسول الله طَالِیْلاً کی آمد

## ختم الرسل، امام الانبياء حضرت محمد مُثَلِيَّا كَيْ نعت قرآني آيات ميں

کی نوید سنائی:

جب امرائیلیوں سے ابن مریم نے یہ فرمایا کہ آیا ہوں تمھارے پاس میں رب کا فرستادہ میں ہوں مردہ رسال اس مرسلِ برق کی آمد کا جو میرے بعد اس معمورے میں تشریف لائے گا جو میرے گا وہ موسوم اسم پاک "احد" سے

# ا نبی آخرالز ماں مَلْاثِیْم سے قبل جہاں کا منظر

حضرت عیسی علیا کے آسان پر اٹھائے جانے اور نبی آخر الز ماں حضرت محمد مُثَاثِیْا کی بعثت کے ماہین تقریباً پانچ سوسال کا فاصلہ ہے۔ اس دوران میں بمصداق شاعرِ ملتِ اسلامیہ علامہ محمد اقبال:

ہم سے پہلے تھا عجب تیرے جہاں کا منظر
کہیں معبود شجر
غرضیکہ کا نئات کی ہرشے پرستش کے لائق سمجی جاتی تھی۔ اگر نہیں تھی تو صرف اللہ کی
ذات واحد خالص پوجا کے قابل نہیں سمجی جاتی تھی۔ ساری دنیا میں اصل کار فرمائی مظاہر
کی تھی اور دلیل بیتھی کہ ﴿مَانَعُبُدُ هُمُّ اللَّہ اللَّه وَ زُلْفی ﴾ ''ہم انھیں صرف اس
لیے پوجتے ہیں کہ وہ ہمیں اللہ کے زیادہ قریب کر دیں۔ ' ٹیبی وہ تاریک دورتھا جس
میں سنت اللہ، یعنی رب کا قانون حرکت میں آیا اور آفتابِ ہدایت شرک و جہالت کی
تاریکیوں کو فنا کرنے کے لیے بُر جِ سعادت سے نمودار ہوا۔
اس سہانے ساں کی منظر کشی شاعر نے نثر میں کچھ یوں کی ہے:
اس سہانے ساں کی منظر کشی شاعر نے نثر میں کچھ یوں کی ہے:
اے شیخ صادق کے پنچھی! اے طائر خوش الحان!

٠ الزمر3:39.

نی آخرالز ماں تالیا سے قبل جہاں کا منظر ا

د کیے کہ بحِراحمر کی مضطرب موجوں سے عرب کا آفتابِ زرفشاں طلوع ہور ہاہے۔ عمیق تاریکی کا سینہ جپاک کر کے بلند مینارے سے مؤذن کی صدائے'' اللہ اکبر'' بہتی چلی آرہی ہے

اس آواز کومن کر

اسپِ تازی کے یاؤں زمین پہیں گھہرتے

وہ آسان سے باتیں کرنے کے لیے بے چین ہے

صحرا کے لوگ اونٹنیوں پر سوار ، آب زمزم سے شنگی بجھانے بھاگے جارہے ہیں .

ریگ زارنے آج واقعی سمندر کا روپ دھارلیا ہے

گویا پرانا سورج اس دن لاج کے مارے طلوع نہ ہُوا

کیونکہ'' آقاب صحرا'' کی خیرہ کُن روشی نے ذرے ذرے کو ڈھانپ لیا ہے

اليامعلوم ہوتا ہے جيسے اُمَا وَسُ كى رات مين ' ہلال' نكل آيا ہے

ساری کدورتیں دُھل گئی ہیں،محبت ووارثنگی کا چراغ جل رہاہے

یدون کتناعظیم ہے!

زمین نے اس دن ایک نیا نام سنا

محر .....مثاليًّا

جس کی بشارت تو ریت اور انجیل نے دی تھی

جوابراہیم ملیکا کی دعا، میسلی ملیکانے اس کی بشارت دی تھی

اس نام میں کیسی مٹھاس، کیسا رس، کیسی کشش ہے!

بوئے گل ، نغمہ مبلبل اور بادِصبانے

پېلى بارد نيا كوپيەمژ دە سنايا

#### إنى آخرالزمال مُلْقِيلًا عقبل جہال كامنظر

دیکھو!اندھیرے کو چیر کر'' آفابِعرب''طلوع ہوگیا ہے وہ دیکھو!.....مجمہ .....مجمہ۔....مثلاثیم <sup>®</sup>

چنانچہ عام الفیل 9 شرکتے الاول بمطابق 20 اپریل 571 عیسوی سوموار کی صبح، وہ صبح سعادت تھی جب تہذیب و تدن سے محروم بے آب و گیاہ، بے برگ و بار سرز مین مکہ نے قبیلہ تریش کی ایک شاخ بنو ہاشم میں جناب عبداللہ بن عبدالمطلب کے یہاں بی بی آ منہ بنت وہب کی کوکھ معلٰی سے آ فتاب رسالت حضرت محمد مَن اللّٰمِ علوع ہوا جسے اللّٰہ تعالٰی نے اپنااحسان عظیم قرار دیا۔

 <sup>&</sup>quot;آ فاب صحراً" منظوم ترجمه از قاضى نذرالاسلام -

<sup>©</sup> تمام ارباب تاریخ وسیر کا تین باتوں پر کلی اتفاق ہے۔ ایک ید کہ ولادت کا سال "عام الفیل" تھا۔ دوسری ید کہ آپ کی ولادت ما میارک رہے الاول میں ہوئی اور تیسری بات یہ کہ ولادت باسعادت دوشنبہ (یعنی سوموار) کے دن ہوئی۔ لیکن رہے الاول کی تاریخ میں اختلاف ہے، تاہم قسطنطنیہ کے مشہور بیت دان وقتم نے کسوف وضوف اور تقویم کا زائچہ مرتب کرکے پوری تحقیق سے ثابت کیا ہے کہ" عام الفیل" کے ساتھ رہے الاول میں کوئی سوموار کا دن 12 رہے الاول کو آتا ہی نہیں، لہذا 8 رہے الاول بروز سوموار ہی متندتار تح ولادت ہے۔ درحمة للعالمین مین عندی .

#### نی آخرالز ماں مُنْافِیْمُ ہے قبل جہاں کا منظر ا

اور مقام ، ''مقام محمود'' ہے۔ یہ تو آپ اللہ کے ذاتی اسائے گرامی ہیں مگر آپ کے صفاتی نام بھی بہت سے ہیں جن میں سے قرآن مجید میں فرکور چندایک حسب ذیل ہیں:

بلاشبہ آپ عُلَیْم حق پرست انسانوں کے لیے "مبشروبینر"، فتنہ بُو، مفسدوں، کافرول اور مشرکوں کے لیے" منذر ونذیر"، روز قیامت صادق وکاذب پر" شاہد، شہید، چشم حق بین" اور گوشِ ہوش و نیوشیدہ کے لیے "ناٹی"، راہ حق سے بھٹکے ہوؤں کے لیے سرچشمہ ہدایت اور اللہ سے بھاگے ہوؤں کواللہ کی طرف بلانے والے ہیں۔

#### إنى آخر الزمال مَالِيلًا معقبل جبال كالمنظر

آپ سُلُوْنِمُ کا وجود کا سَاتِ عالم کے لیے رحمت اور نظام کا سَات کے لیے نعمت ہے۔

آپ سُلُونِمُ جہل وشرک کے اندھیروں میں بھٹنے والوں کے لیے روشن کی علامت اور
پیغام الہی کے لیے نبی اوررسول ہیں۔ مصائب وآلام میں امت کے لیے عزیز اور نوعِ
انسانی کے ہرگوشہ حیات کے لیے روف و رحیم ہیں۔ آپ سُلُونِمُ کی صدا، صدائے حق
ہے۔ اور آپ سُلُونِمُ کی ذات، الصادق المصدوق اور امین ہے۔ آپ سُلُونِمُ نبی آخر
الزمال اور خاتم النمین ہیں۔ آپ سُلُونِمُ اقوام عالم کے ادیان و مذاہب کی سلطانی کے
باوجود بندہ کملی پوش ہیں، اس لیے مزمل و مرثر ہیں۔ اور بایں ہمدھن کمالات إِنَّمَا أَنَا
باوجود بندہ کملی پوش ہیں، اس لیے مزمل و مرثر ہیں۔ اور بایں ہمدھن کمالات إِنَّمَا أَنَا

یہ کہہ دیجے کہ میں تو ہوں تمھاری ہی طرح انساں

گر ہاں ہیہ کہ مجھ پر وحی آتی ہے بہ ایں عنوال

کہ تم لوگوں کا معبود ایک ہی "معبود برحق" ہے

لہذا آرزو ہو جس کو اپنے رب سے ملنے کی

تو اس کو چاہیے کرتا رہے دنیا میں وہ نیکی

اور اپنے رب کی طاعت میں وہ مخفی یا علانیہ نہ کھرائے کسی کو بھی کسی معنی شریک اُس کا

اللہ تعالیٰ نے آپ علیہ کو یہ فضیلت بھی عطافر مائی کہ آپ علیہ اُس کا

واجابت کی بھلائی وعافیت کے خواہاں ہیں اور اہل ایمان کی کلفت ومصیبت آپ علیہ اُلیہ کی صدر رجہ شاق ہے، چنانچہ آپ علیہ اُلیہ اُلیہ کے لیے سرایا رحمت ورافت ہیں:

محمارے پاس آیا ہے وہ عالی شان پیغیبر

تمھاری نوع میں سے ہی ہہ فیض حضرت داور

#### ني آخرالز مال مُؤلِينًا سے قبل جہاں كامنظر اللہ

کہ جس پر شاق ہے بے حد تمھارا رنج اور نقصال تمھاری بہتری کا ہے بہ ہر عنوان جو خواہاں خصوصاً مومنوں پر تو شفق و مہرباں ہے وہ اگر باوصف اس کے آپ سے یہ لوگ پھر جائیں تو بس آپ اے نبی! ان سے یہ بالاعلان فرما دیں کہ میرے واسطے تو وہ اِلٰہِ پاک ہے کافی نہیں جس کے سوا معبود برحق دوسرا کوئی بھروسا کر لیا ہے میں نے اس کی ذات پر پورا کوئی وہ مولا موجد و مختار ہے جو عرشِ اعظم کا

بعثت سے قبل ہی آپ عَلَیْمُ کو''صادق''اور''امین''کے لقب سے پکارا جاتا تھا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے آپ عَلَیْمُ کو یہ اللہ تعالیٰ نے آپ عَلَیْمُ کو یہ فضیلت بھی عطا فرمائی کہ ایک رات اس کعبۂ اللہ سے بیت المقدس تک اور وہاں سے ساتوں آسانوں تک کی سیر کرائی:

منزہ ذات ہے، بندہ کو اپنے جس نے پہنچایا شاشب مسجدِ کعبہ سے تا معمورہ اقصلی رکھی ہیں جس کے گرداگرد اپنی برکتیں ہم نے دکھائیں تاکہ ہم ان کو عجائب اپنی قدرت کے ربّ العالمین کی ربوبیت کاملہ نے کا ئنات ہست وبود میں قانونِ ارتقا کو جس طرح جاری وساری کیا ہے اس کا تقاضا تھا کہ پیغام حق کا جوسلسلہ نبوت ورسالت بذریعہ

#### إنى آخرالا مال مُنْ يَثِيمًا ہے قبل جہاں كامنظر

وحی الہی تمام عالم کی رشد و ہدایت کے لیے عطا ہوا ہے، وہ حدِ کمال کو پہنچ جائے، چنانچہ ایک طرف تو یہ اعلان کر دیا گیا:

تمھارے دین کو بس آج کامل کر دیا میں نے تمھارا دامن اپنی نعمتوں سے بھر دیا میں نے کھارا دامن اپنی نعمتوں سے بھر دیا میں نے کیا میں نے کیا میں نے پیند اسلام ہی کو دین تم سب کا اور دوسری طرف وی اللی کے ہمیشہ ہمیش منقطع ہوجانے پر پیغمبرِ اسلام حضرت محمد مُلاَیْظِ کوختم نبوت اور آخری نبی ہونے کا تاج پہنادیا گیا:

محمد تو کسی بھی مرد کے تم میں نہیں ہیں اَبُ گر ہاں وہ تو ختم الانبیا ہیں اور رسولِ رب چنانچے مزید یہ فرماویا گیا:

جہاں میں جس نے بھی تقیل کی حکم پیمبر کی تو اس نے اصل میں تقیل کی فرمانِ داور کی

اس طرح بیرواضح فرما دیا گیا کہ صرف حضرت محمد سُلَیْتُم کی ذات ہی وہ ہستی ہے جس کا فرمان بلاحیل و ججت تسلیم کیا جائے گا اور کسی دوسرے کی بید حیثیت نہیں ہے کہ اُس کی بات بلا دلیل مانی جائے یااس کی'' تقلید''محض کی جائے۔

چونکہ انسانوں میں سے صرف آپ مُلَاعِ اُلَّا اُلِمَ کُومُطاع بنایا گیا ہے جس کی اطاعت کُلی مطلوب ہے، لہٰذا آپ کی تو قیر و تعظیم اور محبت قبلی بھی لازم قرار دی گئی ہے، چنانچہ آپ کا والہ وشیدا ہونے کی ترغیب وتشویق یوں دلائی گئی:

#### ني آخرالز مال مُثَاثِيرًا سے قبل جہاں کا منظر اُو

مسلمانو! بہ وقتِ گفتگو اپنی صداول کو رسول اللہ کی آواز سے اونچا نہ ہونے دو اور ان سے کھل کے ہرگز مت کرو اس طور سے باتیں کہ جیسے بولتے ہو بے تکلف اپنے آپس میں کہ جیسے بولتے ہو بے تکلف اپنے آپس میں کہیں برباد ہوجائیں نہ تم سب کے عمل سارے کہیں برباد ہوجائیں نہ تم سب کے عمل سارے اور اس کی تم کو بالکل ہی خبر ہونے نہیں پائے چانچ آپ مائی کا ذاتی نام لے کر، یعنی "یا محمایا محمایا محمایا ہوئے سورہ جمرات چانچ آپ مائی نے "بوئے سورہ جمرات میں ارشاد فرمایا ہے:

پکارا کرتے ہیں جو آپ کو حجروں کے باہر سے اوب ناآشنا ہیں بیشتر افراد ان میں سے ان آیات بیّنات کے علاوہ قرآن حکیم کی جن آیات میں پیغیبرِ اسلام مَنْالِیْلِا کی تعریف وتوصیف اورانعام واکرام مٰدکور ہیں، وہ حسبِ ذیل ہیں:

وہ ذاتِ پاک بھیجا جس نے اس مقصد سے سرتاسر نبی کو اپنے سامانِ بُدی اور دینِ حق دے کر کہ وہ اس دین کو غالب بنا دے سارے دینوں پر اگرچہ اہلِ شرک اس بات سے ہوں ناخوش و مضطر نبی تو مومنوں کو ان کی جانوں سے بھی ہیں بڑھ کر اور ان کی محترم ازواج ان لوگوں کی ہیں مادر

کسی مومن کو یا که مومنہ کو بیہ نہیں زیبا

کہ کوئی تھم دے جب اس کو مولا یا رسول اس کا

تو رکھے وہ مجالِ اختیار اس میں کوئی خود بھی

اور ایبا شخص ، کر گزرے گا جو تقصیر بے تھی

جناب کبریا میں بھی، حضورِ مصطفے میں بھی

تو بے شک پڑ گیا وہ صاف گراہی میں بالکل ہی

نی تا گیا کی بعث دراصل نوع انسانی کے لیے اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی مہر بانی تھی،

ی طابیم کی بعثت دراس لوح اسای نے لیے اللہ تعالی کی بہت بڑی مہر ہای سی،
اس لیے ایک تو آپ کو ﴿فَظُنَا عَلِيْظَ الْقَلْبِ ﴾ لیعنی در شق کے بجائے ﴿لِنْتَ لَهُمْ ﴾ 
لیمن انہائی زم خوئی کی صفت کے ساتھ تمام انسانیت کی طرف مبعوث کیا گیا جیسا کہ
بیان ہوا:

رکیا ہے آپ کو مبعوث ہم نے سارے لوگوں پر بشارت اور نذارت کا عروج مرتبت دے کر بشارت اور نذارت کا عروج مرتبت دے کر اورآپ مالی اللہ نے ففلت میں پڑی ہوئی دنیا کو چونکا کرحن وباطل کا فرق واضح کردیا، یوں عالم انسانیت کوتباہی سے بچالیا، لہذا آپ کورجمۃ للعالمین قرار دیا گیا۔

رکیا ہے ہم نے مبعوث آپ کو رحمت بنا کر ہی بلاشک سب جہانوں کے لیے روز قیامت تک بلاشک سب جہانوں کے لیے روز قیامت تک اوراب وہ مقام آتا ہے جے ذروۃ السنام یعنی کوہان کی چوٹی، معراج اور بالائے بام (Climax) کہا جاتا ہے اور بیوہ مقام ہے جو مخلوقات میں سے آپ ہی کا خاصہ بام (Climax) کہا جاتا ہے اور بیوہ مقام ہے جو مخلوقات میں سے آپ ہی کا خاصہ

<sup>🛈</sup> آل عمران3:159.

### نِي آخرالز مال مَا يَدُمُ سِ قبل جہال کا منظر إِ

ہے، یعنی:

نبی پر سیجیج بیں رحمتیں مولائے ہستی کی یقیناً خود إللہ بھی اور تمام اس کے فرشتے بھی تو اے ایمان والو! ہر گھڑی بھیجا کرو تم سب بہ رورِح پاک احمد، رحمتِ حق اور سلام رب

ان تمام تر کمالات و مناقب کے باوجود سید الانبیاء، اشرف الانبیاء، حبیب مسلم کبریا مطالع کی کیے بھی وہی تنبیہ ہے جو تمام سابق انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین کے لیے تھی، یعنی:

یقیناً آپ پر اور آپ سے پہلے رسل پر بھی زراہ و تی حق میں اس کی اس کی کہ ''اے عبد اللہ! گر مرتکب تُو شرک کا ہو گا تو غارت ہو کے رہ جائے گا بے شک ہر عمل تیرا

٠ الزمر 39:81.

#### ِ اسورج ہیں''حدیثیں ان کی'' اللہ ایسیہ

زآمد فخری نے کیا خوب کہا ہے:

ہر سِیّہ رات میں سورج ہیں حدیثیں ان کی وہ نہ آتے تو زمانے میں اندھیرا ہوتا دوس سے مدور سال کر کر انداز کر مداکہ فتر سے مد

قَالَ اللَّهُ كَ بعد آئة عَارُ مطالعه كري كه قِالَ الرَّسُولُ مِين كس فتم كاوركياكيا

اقوال منعوت ہیں:

«أَنَا سَيِّدُ وُلْدِ آدَمَ»

''میں اولا د آ دم کا سر دار ہوں۔''<sup>®</sup>

«أَنَا أَكْثَرُ الْأَنْبِيَاءِ تَبَعًا»

''میری امت تمام انبیاء سے کثیر ہوگی۔''<sup>®</sup>

«أَنَاأَوَّلُ مَنْ يَّقْرَعُ بَابَ الْجَنَّةِ .... فَأَسْتَفْتِحُ ، فَيَقُولُ الْخَازِنُ .... بِكَ أُمِرْتُ لَا أَفْتَحُ لِأَحَدٍ قَبْلَكَ »

''سب سے پہلے میں جنت کا دروازہ کھلواؤں گا<sup>®</sup> اور دربانِ جنت کہے گا کہ مجھے یہی حکم ہے کہ آپ مٹالٹیڈا سے پہلے کسی کے لیے دروازہ نہ کھولوں۔''<sup>®</sup>

① مسند أحمد:540/2. ② صحيح مسلم، حديث: 196. ② صحيح مسلم، حديث: 196. ① صحيح مسلم، حديث: 196. ① صحيح مسند أحمد: 136/3.

#### سورج ہیں''حدیثیں ان کی''

«أَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ ..... وَ خُتِمَ بِيَ الرُّسُلُ»

''میں آخری نبی ہوں اور میرے ساتھ ہی رسولوں کی تکمیل ہوگئے۔''<sup>®</sup>

«أُعْطِيْتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيْرَةَ شَهْرٍ، جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَّ طَهُورًا فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِّنْ أُمَّتِي شَهْرٍ، جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَّ طَهُورًا فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِّنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتُهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ أُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ مِّنْ قَبْلِي، وَأَعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إلى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَ بُعِثْتُ إلى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَ بُعِثْتُ إلى النَّاسِ عَامَّةً

'' مجھے پانچ خصوصیات دی گئی ہیں: میں ایک ماہ کی مسافت سے رُعب کے ساتھ مدد کیا گیا ہوں۔ میرے لیے تمام روئے زمین معجد اور طہارت کا ذریعہ بنادی گئی ہے۔ میرے لیے مالِ غنیمت حلال کردیا گیا ہے جبکہ مجھ سے پہلے کسی کے لیے حلال نہ تھا۔ مجھے مقامِ شفاعت عطا کیا گیا ہے۔ اور (مجھ سے پہلے) نبی خاص اپنی توم کی طرف جیجا جاتا تھا اور میں تمام انسانوں کی طرف نبی بنا کر بھیجا گیا ہوں۔' ®

«إِنَّ اللَّهَ زَوْى لِيَ الْأَرْضَ ، فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَ مَغَارِبَهَا ، وَ إِنَّ أُمَّتِي
 سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوِيَ لِى مِنْهَا»

''الله تعالیٰ نے میرے لیے زمین کوسمیٹا، میں نے اس کے مشرق ومغرب دکھ لیے۔ میری امت کی بادشاہت و ہاں تک پہنچ جائے گی جس قدر میرے لیے زمین سمیٹی گئے۔''

<sup>(1)</sup> جامع الترمذي، حديث: 2219. (2) صحيح البخاري، حديث: 3 3 3، وصحيح مسلم، حديث: 521. (3) جامع الترمذي، حديث: 521.

"إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ أَجَارَكُمْ، أَنْ لَّا يَدْعُوَ عَلَيْكُمْ نَبِيُّكُمْ فَتَهْلِكُوا جَمِيعًا وَأَنْ لَّا تَجْتَمِعُوا عَلَى ضَلَالَةٍ»

''الله تعالى نے محس اس چیز سے بچایا ہے کہ محارا نبی تم پر بدوعا کرے کہ تم سب اللک ہوجا و اور مزیداس چیز سے بھی بچایا ہے کہ تم سب المرابی پر جمع ہوجاؤ۔'' اللّٰهَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، إِنَّ اللّٰهَ خَلَقَ الْخَلْقَ فَجَعَلَنِی فِی خَیْرِهِمْ»

''میں محمد (مُنَاقِیْمٌ) بن عبداللہ بن عبدالمطلب ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا کیا، پس مجھے بہترین خلقت میں پیدا کیا۔''®

«سَأُخْبِرُكُمْ بِأَوَّلِ أَمْرِي: دَعْوَةُ إِبْرَاهِيمَ وَ بِشَارَةُ عِيسٰي»

'' میں شخصیں اپنی ابتدا کے بارے میں بتاتا ہوں، میں ابراجیم علیلہ کی دعا اور عیسیٰ علیلہ کی بشارت ہوں۔''®

"إِنِّي قَائِلٌ قَوْلًا غَيْرَ فَخْرٍ: إِبْرَاهِيمُ خَلِيلُ اللهِ وَ مُوسٰى صَفِيُّ اللهِ وَ أَنَا حَبِيبُ اللهِ وَ مَعِيَ لِوَاءُ الْحَمْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

''میں بغیر فخر کے یہ بات کہنا ہوں کہ ابراہیم خلیل اللہ بیں اور موسی صفی اللہ بیں اور موسی صفی اللہ بیں اور میں جبیب اور میں ہوگا۔'' ® ﴿ اَنَا أَكْرَهُ اللّٰ وَلَينَ وَالْآخِرِينَ عَلَى اللّٰهِ ﴾ ﴿ اَنَّا أَكْرَهُ الْأَوْلِينَ وَالْآخِرِينَ عَلَى اللّٰهِ ﴾

''میں اگلوں اور پچھلوں میں سے اللہ کے نز دیک معزز ترین ہوں۔''®

① سنن أبي داود ، حديث: 4253. ② جامع الترمذي ، حديث: 3608. ② مشكاة المصابيح للألباني ، حديث: 5759. ② جامع الترمذي ، حديث: 3616. ② جامع الترمذي ، حديث: 3616.

#### سورج ہیں''حدیثیں ان کی'' 🖟

«سَلُوا اللّٰهَ لِيَ الْوَسِيلَةَ ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّٰهِ! وَ مَا الْوَسِيلَةُ ؟ قَالَ: أَعْلَى دَرَجَةٍ فِي الْجَنَّةِ ، لَا يَنَالُهَا إِلَّا رَجُلٌ وَّاحِدٌ ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنْ هُوَ »

"الله تعالى سے ميرے ليے وسله كا سوال كيا كرو-صحابہ نے عرض كيا: اے الله كر رسول! وسله كيا ہے؟ فرمايا: وسله جنت كا اعلى درجہ ہے، صرف ايك آ دى ہى اسے حاصل كرسكے گا اور مجھے اميد ہے كہ وہ ميں ہوں گا۔"

"إِنَّ لِي أَسْمَاءً ، أَنَا مُحَمَّدٌ ، وَأَنَا أَحْمَدُ ، وَ أَنَا الْمَاحِي الَّذِي يَمْحُو اللَّهُ بِيَ الْكُفْرَ ، وَأَنَا الْحَاشِرُ الَّذِي يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى قَدَمَيَّ وَأَنَا الْعَاقِبُ وَ الْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بَعْدَهُ نَبِيٍّ »

''میرے کی ایک نام ہیں۔ میں محمد طَالِیْمُ ہوں ، احمد طَالِیْمُ ہوں اور ماحی ہوں جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کفر مٹا دیتا ہے اور میں حاشر ہوں کہ لوگ میرے قدموں پر اٹھائے جائیں گے اور میں عاقب ہوں اور عاقب وہ ہے جس کے بعد نبی نہ ہو۔'' ® احادیث میں رسول اللہ طَالِیْمُ کے اوصاف یوں بھی بیان کیے گئے ہیں:

① جامع الترمذي، حديث: 3612. ② جامع الترمذي، حديث: 2840. ③ الشمائل النبوية للترمذي، حديث: 348.

#### ا سورج ہیں" صدیثیں ان کی"

ام سلیم چھناسے روایت ہے کہ نی کریم تافیظ اکثر میرے ہاں تشریف لاتے اور میرے ہاں تشریف لاتے اور میرے ہاں قبولہ فرماتے۔ میں آپ کے لیے چمڑے کا بچھونا بچھا دیں۔ آپ اس پر سوتے۔ آپ کو پیینہ بہت آتا تھا۔ میں آپ کا پیینہ جمع کرلیتی اور خوشبو میں ملا دیں۔ نی تافیظ نے فرمایا: 'اے ام سُلیم! یہ کیا ہے؟'' کہنے لگیں: یہ آپ کا پیینہ ہے۔ ہم اسے خوشبو میں ملا دیتے ہیں اور وہ نہایت عمدہ خوشبو ہے۔ ایک روایت میں ہے: ام سُلیم نے کہا کہ ہم اپنے بچوں کے لیے اس سے برکت کی امید رکھتے ہیں۔ آپ سُلیم نے فرمایا: 'تو نے خوب کیا۔' ®

- ﴿ ابو ہریرہ وَ اللّٰہُ ہے روایت ہے کہ میں نے نبی مَثَالِّا ہے بڑھ کرخوبصورت کسی کونہیں دیکھا۔ ایسامعلوم ہوتا تھا کہ آپ کے چہرۂ مبارک میں آفتاب جاری ہے۔ ﴿
- جابر بن سمرہ وٹائٹ ہے روایت ہے کہ آپ مٹائٹ کھل کر نہ ہنتے تھے بلکہ مسکراتے تھے۔ جب کوئی آپ کو دیکھا تو کہتا کہ آپ نے آنکھوں میں سرمہ ڈالا ہوا ہے، حالانکہ آپ نے سرمہ نہیں ڈالا ہوتا تھا۔ <sup>(3</sup>
   آپ نے سرمہ نہیں ڈالا ہوتا تھا۔ <sup>(3</sup>
- ﴿ كعب بن ما لك سے روایت ہے كه رسول الله ﷺ جس وقت خوش ہوتے تو آپ كا چېره مبارك و كنے لگتا۔ ایسے معلوم ہوتا جیسے آپ كا چېره مبارك و اند كا نكرا ہے۔ ۗ
- ﴿ رسول الله مَثَالِيمٌ فَحْشَ كُو، لعنت كرنے والے اور گالی دینے والے نہ تھے۔ ناراضی کے وقت فرماتے: '' اے كيا ہے؟ اس كی بیثانی خاك آلود ہو۔'' ®
- ﴿ اسود وَلَا اللهِ عَالَتُهُ وَاللَّهِ مِهِ الْعُولِ فَي كَهَا: مِن فَي حَفرت عائشه وَاللَّهَاتِ يوجِها: في مَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

① صحيح مسلم، حديث: 2331. ② الشمائل النبوية للترمذي، حديث: 3. ③ جامع الترمذي، حديث: 6031. ③ صحيح البخاري، حديث: 6031. ⑤ صحيح البخاري، حديث: 3556.

#### سورج بين"حديثين ان كئ" إ

#### کا وقت ہوتا،نماز کی طرف نکل جاتے۔

- ﴿ عَائِشَهِ عَلَيْهِ ﴾ عَائشَهِ عَلَيْهِ عِنْ رَوَايِت ہے، فرماتی ہیں کہ رسول اللّه طَلَیْمَ ہے جب بھی وو کاموں میں ہےایک کو پہند کرنے کے متعلق کہا گیا، آپ طَلَیْمَ نے آسان کو پہند فرمایا جب کہ وہ گناہ نہ ہوتا۔
- عائشہ ڈھٹا ہے روایت ہے کہ بے شک رسول اللہ مُٹاٹیڈ نے بھی کسی عورت اور نوکرکو اپنے ہاتھ ہے نہیں مارا مگر جبکہ اللہ کے راستہ میں جہاد کررہے ہوں۔ آپ کو اگر بھی کسی کی طرف سے ضرر پہنچا ہے تو آپ نے اس کا انتقام نہیں لیا مگر جبکہ اللہ کی حرمتیں پامال کی جائیں، چنا نچہ آپ اللہ کے لیے بدلہ لیتے۔ ش
- انس رہ اللہ فیالی نیالی کا اللہ کے بارے میں بیان کرتے ہیں کہ آپ کا ایکا میادت کرتے ہیں کہ آپ کا ایکا میادت کرتے، جنازہ کے بیچھے چلتے، غلام کی دعوت قبول کر لیتے اور گدھے پر سوار ہوجاتے۔ خیبر کے دن میں نے آپ کو ایک گدھے پر سوار دیکھا جس کی باگ پوست خرما کی تھی۔ ®
- ن عائشہ و این سے روایت ہے کہ رسول الله تالیق تھاری طرح یے در یے باتیں نہ کرتے سے لیکن آپ کی تفتیا ، اسے کے جدا جدا ہوتے جوآپ تالیق کے پاس بیٹھتا ، اسے یا وکر لیتا۔
- ③ عبداللہ بن حارث ڈلٹٹؤے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ مٹاٹیؤ سے بڑھ کرکسی کو تنہیم کرتے نہیں ویکھا۔ ④
- 🟵 خارجہ بن زید بن ثابت ڑھھ سے روایت ہے کہ کچھ لوگ زید بن ثابت کے پاس

الشمائل النبوية للترمذي، حديث: 350. ② مشكاة المصابيح، حديث: 5758. ③
 مسند أحمد: 257/6. ④ جامع الترمذي، حديث: 3641.

#### ا سورج مین "حدیثیں ان کی"

آئے اور آپ ٹاٹھٹے کے بارے میں پوچھنے گئے، اس پر زید بن ثابت ڈٹاٹھ نے فر مایا: میں آپ کا پڑوی تھا۔ جس وفت آپ پر وحی نازل ہوتی، آپ میری طرف پیغام جھیجے۔ میں آکر آپ کے لیے اسے لکھ دیتا۔ جب ہم دنیا کاؤکر کرتے، آپ بھی دنیا کاؤکر کرتے۔ جب ہم کھانے جب ہم آخرت کا ذکر کرتے۔ جب ہم کھانے کاؤکر کرتے۔ جب ہم کھانے کاؤکر کرتے۔ جب ہم کھانے کاؤکر کرتے۔ بیا ہمارے ساتھ اس کاؤکر کرتے۔ میں بیسب احوال تمھارے پاس کاؤکر کرتے۔ میں بیسب احوال تمھارے پاس رسول اللہ مٹاٹیٹے کے بیان کر رہا ہوں۔ ®

صیح بخاری میں آپ سُلُ الیّنِ کے اوصاف بحوالہ'' تورات' یوں بھی بیان کیے گئے ہیں:
اللّٰہ کی قتم! تورات میں ان کی صفات یوں بیان کی گئی ہیں:'' اے نبی! تم میرے
بندے اور میرے رسول ہو۔ میں نے تمھارا نام'' متوکل'' رکھا ہے۔ تم بدُ فُو ، سخت گو اور
بازاروں میں شور شرابہ کرنے والے نہیں ہو۔ تم برائی کا بدلہ برائی سے نہیں دیتے بلکہ
معاف کردیتے اور درگز رکردیتے ہو۔

یہ ہیں نبی ٹاٹیٹی کے فضائلِ چیدہ اور اوصاف حمیدہ جو یقیناً بہترین نعت ہیں۔ بقول شاعر:

حن توریت و زبور، انجیل و قرآل کا جمال شجرهٔ حرف "مشکاة" وه

<sup>🛈</sup> مشكاة المصابيح٬ حديث:5761.

# ياسِ مصطفیٰ مَثَاثِیَمُ اورتو قیرِ الله ا

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ قرآن مجید کے ہیں پاروں ہیں کس قدر شرح و بسط کے ساتھ نبی اکرم ساتھ فی اکرم ساتھ نبی کا مقام و مرتبہ متعین کیا گیا ہے اور کس طرح آپ کے اوب و احترام اور تعظیم و تکریم کو ملحوظ رکھنے کی تلقین کی گئی ہے اور خبر دار کیا گیا ہے کہ سوءادب کی پاداش میں اعمال بھی اکارت ہوسکتے ہیں، چنانچ قبیلۂ بنوتمیم کے وہ لوگ جو دو پہر کے وقت ملئے آئے جبکہ آپ ساتھ آئے قبلولہ فرمارہ ہے تھے تو آپ کا انتظار کرنے کے بجائے آپ ساتھ آئے کہ کا نام لے لے کر پکارنے لگے ''یامحہ!' تو یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنُ يُنْادُونُكَ مِنْ قَرْآءِ الْحُجُونِ آكُنَّرُهُمُ لَا يَغْقِلُونَ ۞

''وہ لوگ جو آپ کے جرے (گھر) کے باہر سے آپ کو آوازیں دیتے ہیں، ان میں سے اکثر لیا عقل ہیں۔''
سیں جہ کہ بنواسرائیل نے کہا:

اور میں علیلا کے حوار یوں نے کہا تھا:

''اےمویٰ! ہم ایک کھانے پر ہرگز قناعت نہیں کر سکتے۔''®

<sup>(1)</sup> الحجرات4:49. (2) البقرة 61:20.

﴿ لِعِیْسَی ابْنَ مَوْیَمَهُ هَلْ یَسْتَطِیْعُ رَبُّكَ أَنْ یُّنَزِّلَ عَلَیْنَا مَآبِدَةً مِّنَ السَّهَآءِ ﴾ "اے عیلی این مریم! کیا تیرارب آسان سے جارے لیے مائدہ (وسترخوال) اتارسکتا ہے؟" \*\*\*

الله تعالى نے امت محدید کو نبی تابیج کا نام لے کر پکارنے سے منع فرمایا۔سورہ نور میں ہے:

﴿ لَا تَجْعَلُوا دُعَآءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴾

" جیسے تم آپس میں ایک دوسرے کو پکارتے ہو، پیغیبر کو یوں نہ پکارا کرو۔' گنسیر میں فرماتے تفسیر درمنثور میں ہے کہ ابوقعیم عبداللہ بن عباس ڈاٹٹا اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ یہ آیت اتر نے سے پہلے لوگ نبی شاٹٹو کو' یا محمد!' یا "اباالقاسم" کہہ کر پکارتے تھے، اس آیت کے اتر نے کے بعد صحابہ کرام ڈٹاٹٹو آپ کو' یا نبی اللہ''اور' یا رسول اللہ'' کہہ کر پکار نے لگے۔غور کیجے کہ شریعت محمد یہ شاٹٹو میں جیسے تو حید کا تصور آخری ارتقائی منازل سے گزرااور ہراعتبار سے بواغ، صاف سخرااور جامع ہو گیا اور شرک کی تمام مازل سے گزرااور ہراعتبار سے بواغ، صاف سخرااور جامع ہو گیا اور شرک کی تمام راہوں اور تمام وسائل و ذرائع کو بند کردیئے کے لیے وہ تمام اقوال واعمال جو شرک تک پہنچانے والے ہو سکتے تھے، ناجائز قرار دیے گئے، اس طرح انبیاء اور اہل اللہ کا اوب بھی آخری ارتقائی منازل سے گزرا۔ بارگاہ رسالت کے آداب بھی تکھرے، تہذیب وشائسگی آخری ارتقائی منازل سے گزرا۔ بارگاہ رسالت کے آداب بھی تکھرے، تہذیب وشائسگی اور احرام کی کئی لطافتوں اور باریکیوں کو محوظ رکھنے کی تلقین کی گئی۔

اگراللہ یہ چاہتا ہے کہ اس کے حبیب کو نام لے کرنہ پکارا جائے تو اس کی یہ مثیت عدل اور انصاف پر بنی ہے۔ جب وہ خود رب ہوکر انھیں نام لے کر خطاب نہیں کرتا تو بندوں کو کیا حق حاصل ہے کہ انھیں نام لے کر پکاریں۔اللہ نے قرآن مجید میں تمام انبیاء

المآئدة 5:112. ﴿ النور 63:24.

پاسِ مصطفیٰ مَنْ اللَّهِ اور تو قیراللّٰد

كوان كے ذاتى نامول سے خطاب كيا:

﴿ يَالْدَهُمُ السَّكُنِّ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ﴾

''اے آدم! تو اور تیری بیوی بہشت میں رہو۔''<sup>®</sup>

﴿ لِنُوْحُ اهْبِطْ بِسَلْمٍ مِّنَّا ﴾

"ا نوح! ہاری طرف سے سلامتی کے ساتھ اتر جا۔" 🌣

﴿ يَا ِبُرْهِيْمُ ﴾ قَلُ صَنَّ قُتَ الرُّوْيَا ﴾

''اے ابراہیم! تونے خواب سچ کر دکھایا۔''<sup>®</sup>

﴿ يُنُولُنِي ﴿ إِنِّي آنَا رَبُّكَ فَاخْلُغُ نَعْلَيْكَ ﴾

''اےمویٰ! میں ہوں تیرا پروردگارتوا پنی جو تیاں ا تار ڈال \_''®

﴿ لِعِيْسَى اِنِّي مُتَوَقِيْكَ وَرَافِعُكَ اِنَّ ﴾

''اے عیسیٰ! میں دنیا میں تیرے رہنے کی مدت پوری کروں گا اور تجھے اپنی طرف اٹھالوں گا۔''®

﴿ لِلْمَاوْدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيْفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾

''اے داود! ہم نے تحقیے زمین میں خلیفہ بنادیا۔''®

﴿ يُزَكِّرِ يَّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلْمِرِ السُّهُ يَحْيَى ﴾

''اے ذکریا! ہم مختبے بشارت دیتے ہیں ایک لڑکے کی، جس کا نام کیل ہے۔'' ® ﴿ لِیکٹیلی خُیْلِ الْکِلْتُ بِقُوَّةِ ﴾

﴿ يبيعيى خَدِ الرئت بِلَقَوْدٍ ﴾ ''اے کیل! کتاب کومضبوطی ہے تھامو۔''®

• البقرة 35:2. 

ه هود 11:48. 

الصَّفْت 113:37. 

طه 12:20. 

ال عمر ن 5:35.

® صَ38:36. ₪ مريم 7:19. ® مريم 13:19.

<u> 103</u>

قرآن مجید کو بِسْمِ اللهِ سے لے کر وَالنَّاسِ تک پڑھ کیجے۔اللہ نے نبی طَالَّمْ کُو کہ بیجے۔اللہ نبیں کیا۔کہیں ﴿ یَا یَنْهَا الرَّسُولُ ﴾ کے خطاب عزت سے نوازا۔کہیں ﴿ یَا یَنْهَا الْمُدَّمِّةِ کُ ﴾ کے خطاب عزت سے نوازا۔کہیں ﴿ یَا یَنْهَا الْمُدَّمِّةِ کُ ﴾ کی صدائے محبت سے بکارااورکہیں ﴿ یَا یَنْهَا الْمُدَّمِّةُ وُ ﴾ کی ندائے شفقت سے سرفراز کیا۔

بات یہ ہے کہ جسے نبی مُنَالِیُنِم کی جنتی معرفت حاصل ہے، وہ اتنا ہی بارگاہِ رسالت میں مودب ہے، چنا نچہ اللہ تعالی نے '' یا محمد'' کہنے والے فدکورہ اعرابیوں کے برعکس نبی اکرم مُنَالِیُمْ کے صحابۂ کرام مُنَالِیُمْ کے تقویٰ ، پر ہیز گاری اور شائسگی کی تعریف یوں فرمائی ہے:

نبی کے سامنے آوازیں رکھتے ہیں جو پست اپنی ہے دہ ہیں جن پہ مولا نے نوازش کی ہے تقویٰ کی انھیں کے واسطے ہے مغفرت اور اجرِ بے پایاں

## صديق اكبر رثاثثة كاادب

صدیق اکبر ڈاٹنٹ کو چونکہ نبی اکرم مٹاٹیٹ کی سب سے زیادہ معرفت عاصل تھی، اس لیے وہ سب سے زیادہ معارف عاصل تھی، اس لیے وہ سب سے زیادہ مقام مصطفیٰ کے شناسا تھے۔ ذرااان کا ادب ملا حظر فرما ہے:

صیح بخاری میں مہل بن سعد ساعدی ڈاٹنٹ سے روایت ہے کہ ایک روز نبی سُڑاٹیٹ قبیلہ بنوعمرو بن عوف میں مصالحت کی غرض سے تشریف لے گئے۔ جب نماز کا وقت ہوا تو موزن نے حضرت ابو بکر ڈاٹنٹ سے بوچھ کر اقامت کی ۔ نماز کے دوران میں نبی سُٹاٹیٹ واپس تشریف لے آئے اور صف میں کھڑے ہوگئے۔ صدیق کے دوران میں نبی سُٹاٹیٹ واپس تشریف لے آئے اور صف میں کھڑے ہوگئے۔ صدیق اکبر ڈاٹنٹ کو آگاہ کر ڈاٹنٹ نے گوشئے چشم

### يِاسِ مصطفیٰ مَنْظِیْمُ اور تو قیرِ الله ﷺ

ے دیکھا کہ بی ناٹیٹی کھڑے ہیں۔ نبی ناٹیٹی نے اشارے سے فرمایا: اپنی جگہ کھڑے رہو۔ صدیق اکبر رٹاٹیٹی کے اپنے لیے یہ بات ممکن نہ پائی کہ وہ امامت کریں اور رسول اللہ ماٹیٹیل مقتدی ہوں۔ آپ ہیچے ہٹ کرصف میں کھڑے ہوگئے اور نبی ماٹیٹیل کو آگ ہونا بڑا۔ جب نماز سے فارغ ہوئے تو فرمایا:

''اے ابو بکر! جب میں نے تنصیں حکم دیا تھا تو اپنی جگہ پر کھڑا رہنے سے تنصیں کس چیز نے بازرکھا؟''

عرض کیا:

«مَا كَانَ لِابْنِ أَبِي قُحَافَةَ أَنْ يُصَلِّيَ بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللَّهِ» "ابوقافہ کے بیٹے کے لیے بیزیبانہ تھا کہ وہ رسول الله طَلَّقَائِم ہے آگے کھڑا ہو کر نماز پڑھائے۔"

عمر فاروق ولاتنتؤ كاادب ل

صلح حدیبی جوشرا کط کفار مکہ اور مسلمانوں کے درمیان تھہری تھیں، بظاہر مسلمانوں کے درمیان تھہری تھیں، بظاہر مسلمانوں کے لیے اہانت آمیز تھیں، چنانچہ تحریر معاہدہ سے پہلے حضرت عمر فاروق وٹائٹؤ بے چین ہوکر نبی مٹائٹؤ کے پاس پنچ اور کہنے لگے: کیا آپ اللہ کے رسول نہیں ہیں؟ کیا ہم حق پر نہیں ہیں؟ نبی مٹائٹؤ نے فرمایا: بقینا ہیں۔

عمر رہ گانٹنا نے کہا: پھر ہم یہ ذات آمیز شرائط کیوں قبول کریں؟ نبی منافیا ہے فرمایا:''میں اللہ کا بندہ ہوں اوراس کا پیغیبر ہوں۔ میں اس کے حکم سے سرتانی نہیں کروں گا اور وہ ہرگز مجھے ضائع نہیں کرے گا۔''

البخاري، حديث:684.

گوحضرت عمر ڈھائن نے یہ بات از راہ تھر کی تھی اوراس میں سوءادب کا کوئی شائبہ نہ تھا گرلب ولہجہ اس ادب وتعظیم سے ہٹ گیا تھا جس کے وہ عادی تھے۔ زندگی بھر ڈرتے رہے کہ کہیں بارگاہ رسالت میں سوءِ ادب نہ ہوگیا ہو۔ اس کی تلافی کے لیے صدقہ و خیرات کرتے رہے اور نوافل پڑھتے تھے۔ خود فر مایا کرتے تھے۔ عَمِلْتُ لَهَا أَعْمَالًا.
"میں نے اس کی تلافی کے لیے کئ نیکیاں کیں۔"
"میں نے اس کی تلافی کے لیے کئ نیکیاں کیں۔"

#### حضرت عثمان رفائقة كاادب

نبی مُلَّا اللَّهُ نَصْرَت عَمَّان رَحُلَمُ اللَّهُ كُو قریش کی طرف صلح حدیبید میں سفارت کے لیے بھیجا تو قریش نے حضرت عمَّان رُحَالَهُ کُو طواف کرنے کی اجازت دی لیکن آپ نے طواف کرنے سے انکار کردیا۔

اورفر مايا:

«مَا كُنْتُ لِأَفْعَلَ حَتَّى يَطُوفَ رَسُولُ اللَّهِ»

"جب تك نى ئَالْيَا طُواف نه كرين، ميرے ليے زيبانبيں كه ميں طواف كرول ـ"

### حضرت على والثنيُّؤ كا ادب 🖺

صحیح مسلم میں براء بن عازب ٹاٹٹھاسے روایت ہے کہ حضرت علی ڈاٹٹھئانے صلح حدیبیہ کے موقع پرصلے نامہ ککھا تو اس میں بیرعبارت بھی تھی:

الله الله الله عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

مشرکوں نے کہا کہ لفظ رسول اللہ نہ لکھو۔ اگر رسالت کے ہم قائل ہوتے تو جھگڑا کس بات کا تھا۔ نبی مُناٹیکی نے فرمایا:''اس لفظ کومٹا دو۔'' حضرت علی نے عرض کیا:

٠ صحيح البخاري، حديث 2732,2731.

پاسِ مصطفیٰ مَالِیَمُ اورتو قیرِالله

«مَا كَانَ لِي أَنْ أَمْحُوَ هٰذَا»

'' <u>مجھے</u> بیرزیب نہیں دیتا کہ میں اس لفظ کومٹاؤں۔''

پھر نبی مَالِیُّا نے خوداس لفظ کومٹا دیا۔

ديگرصحابه مركزام څانگهٔ كاادب

عروہ بن مسعود کو جب قریش نے صلح حدیبیہ کے سال رسول اللہ مُلَّلِیْم کے پاس بھیجا تو اس نے دیکھا کہ صحابہ نبی مُلَّلِیْم کی کس قدر تعظیم کرتے ہیں۔اس نے بیہ منظر دیکھا: ''نبی مُلَّلِیْم جب بھی وضوفر ماتے ،صحابہ ان کے وضو کے پانی کی طرف لیکتے اور اسے اپنے بدن پر ملتے تھے''

عروہ بن مسعود نے قریش سے جا کر کہا:

''اے قریش کے لوگو! میں نے قیصر و کسریٰ اور نجاثی کے دربار بھی دیکھے ہیں۔اللہ کی قتم! کسی بادشاہ کی بھی الیں تعظیم بجانہیں لائی جاتی جیسی محمد (مُنْافِیْمًا) کے ساتھی ان کی تعظیم بجالاتے ہیں۔''

شيخ عبدالحق محدث وبلوى الشائية جذب القلوب ميس لكصة بين:

امام ما لک اٹسٹن مدینہ طیبہ میں اپنے گھوڑے پر سوار نہ ہوتے تھے۔ فرماتے تھے کہ مجھے شرم آتی ہے کہ میں اس زمین کو گھوڑے کے سموں سے پامال کروں جسے رسول اللہ مَثَاثِیْرَا کے مبارک قدموں نے چھوا ہے۔

حضرت امام احمد بن حنبل رشك مدینه منوره كی حدود شروع بوتے ہى جوتا اتار ليتے تھے اور اپنے وقت كے امام، عظیم محدث اور فقیہ نگلے پاؤں مدینے كی سرزمین پر چلتے

<sup>🛈</sup> صحيح مسلم، حديث: 1783.

تھے کہ مبادا جس جگہ نی اکرم مُن اللہ ان قدم رکھے ہوں، وہاں وہ اپنی جوتیاں رکھ دیں۔
ادب کی یہ کیفیات حاصل نہیں ہو سکتیں جب تک آپ مُن اللہ کی ذات کی معرفت حاصل نہ ہو، جب تک آپ مُن اللہ کی ذات کی معرفت حاصل نہ ہوکہ وہ تاریخ انسانیت کے مرکز ومحور ہیں اور ازل سے لے کر آج تک جتنی مخلوق پیدا ہوئی ہے اور آج سے لے کر ابدتک جتنی مخلوق پیدا ہوئی ہے اور آج سے لے کر ابدتک جتنی مخلوق پیدا ہونے والی ہے، ان میں سے کوئی بھی نہیں جو اُن کی برابری کر سکے۔ رسول کریم مُن اللہ کی اطاعت کا نام ہے، ان کے ہر حکم کے سامنے گردن جھکا دینا ہے اور چون و چرا کیے بغیر اس پر ممل پیرا ہونا ہے۔ ہر وہ شخص جو سامنے گردن جھکا دینا ہے اور چون و چرا کیے بغیر اس پر ممل پیرا ہونا ہے۔ ہر وہ شخص جو ان کے نام پر لرزتا اور آنسو بہاتا ہے مگر ان کی اتباع اور ان کی اطاعت سے گریزاں ہے، حقیقی ادب سے محروم ہے۔

نی ما گاتے ہیں، روشنیوں سے ہر شہر کو بقعہ نور بنادیتے ہیں گر بتیاں سلگاتے ہیں، جھنڈیاں لگاتے ہیں، روشنیوں سے ہر شہر کو بقعہ نور بنادیتے ہیں گران کے ہر حکم کوہم نے ٹھرادیا ہے۔ شراب ملک ہیں درآ مد بھی ہوتی ہے، کشید بھی ہوتی ہے اور فروخت بھی ہوتی ہے۔ سود ( ملک کے تمام کاروبار میں سرایت کر گیا۔ چکلے آج بھی ویسے بی آباد ہوگئے ہیں جیسے آج سے ساٹھ برس پہلے انگریز کے دور حکومت میں آباد تھے۔ نماز سرکاری طور پر ہم جیسے آج تک قائم نہ کر سکے۔ زکاۃ کا اجتماعی نظام قائم کرنے کے لیے ہم نے آج تک کوئی قابل ذکر اقدام نہ کیا۔ ہم طبلے کی تھاپ پر تالیاں پٹتے ہوئے نہایت ب ادبی اور گستاخی کے ساتھ یا محمد یا محمد کا شور مجا دیتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ ہم نے عقیدت کا حق ادا گستاخی کے ساتھ یا محمد یا محمد کا شور مجا دیتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ ہم نے عقیدت کا حق ادا گستاخی کے ساتھ یا محمد کا شور مجا دیتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ ہم نے عقیدت کا حق ادا گستاخی کے ساتھ کی کے مار بینے کی شار ہا ہے۔

ن يہاں تك كدوفاتى شرعى عدالت كے خرمت سود كے متفقہ فيصلہ كو بھى نظر اف كے نام برمنسوخ كرديا گياہے۔

عدودآرڈینس میں ترمیم کرکے بازار حسن کی راہ ہموار کردی گئی ہے۔

# ياسِ مصطفىٰ مَثَاثِينَ اورتو قيرِاللَّه

﴿ وَمَنْ نَدُ يَحُكُمُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ۞

''جولوگ الله کی نازل کرده وحی پر فیصلے نہیں کرتے ، یہی لوگ کافر ہیں۔''<sup>®</sup>

﴿ ... هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾

''يبي لوگ ظالم ہيں۔''<sup>©</sup>

﴿... هُمُ الْفُسِقُونَ ۞

''يېي لوگ فاسق ہيں۔''<sup>®</sup>

یعنی وہ اللہ اور اس کے رسول مُلَّقِیْم کی اطاعت ہے سرکش ہوگئے ہیں۔

یہ بھسا فاش غلطی ہے کہ بارگاہِ رسالت کے جوآ داب قر آن مجید میں بتائے گئے ہیں،

وہ صحابہ کرام ڈیالٹٹم ہی کے لیے تھے اور نبی مُلٹٹیم کی مجلس ہی کے ساتھ مخصوص تھے۔ نہ

نبی مَنْ اللَّهُ کی مجلس رہی نہ صحابہ رہے تو کیا ان آیات کی حیثیت محض تاریخی رہ گئی ہے؟

آج بھی رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ عَلَيْمَ کا نام ليتے ہوئے، حديث شريف پڑھتے ہوئے، مسجد نبوی ميں حاضر ہوتے ہوئے نبی مَنْ اللّٰمِ کے ادب کو ويسا ہی ملحوظ رکھنا حيا ہيں۔

ادب کا یہ پہلوبھی پیشِ نظر رہے کہ بعض لوگ انبیاء اور صلحاء کا احترام تو ملحوظ رکھتے ہیں اور زبان سے کوئی ایسا لفظ نہیں نکالتے جس سے ان کی تعظیم میں کوئی فرق آئے یا جس سے ان کی تو بین کا کوئی پہلو ٹکلتا ہولیکن اللہ عز وجل کے بارے میں ان کی زبانیں بولگ مہوتی ہیں۔ یہ بھی ایک شیطانی وسوسہ ہے کہ اللہ کو جو جی میں آئے کہہ لومگر نبی کریم مُن اللہ کے بان میں گھا ہی شان میں گستاخی نہ ہو۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ نبی مُن اللہ کے اللہ کو خود نہ رکھنا بھی صریحاً شان میں گستاخی موجب حرماں ہے لیکن بارگاہ اللہ کے آ داب کو ملحوظ نہ رکھنا بھی صریحاً مراہی ہے۔

<sup>(1)</sup> المآئدة (2.44: (2) المآئدة (3.45: (3) المآئدة (3.47: (47: (3) المآئدة (3.45: (3) المآئدة (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.47: (3) (3.

انبیاء کودیکھیے کہ بارگاہِ اللی میں کس قدرمؤدب تھے۔حضرت ابراہیم طیلانے کہا: ﴿ اَلَّذِى کَ خَلَقَوْنُ فَهُو يَهُدِينِ ﴿ وَالَّذِى هُو يُطْعِبُنِى وَيَسْقِيْنِ ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾

''وہ جس نے مجھے پیدا کیا، وہی میرا ہادی ہے۔ وہی مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے اور جب میں بیار پڑجاتا ہول تو وہی مجھے شفادیتا ہے۔''<sup>®</sup>

غور سیجیے کہ حضرت ابراہیم علیا نے اپنی تخلیق کواللہ کی طرف منسوب کیا، اپنی ہدایت کو اللہ کی طرف منسوب کیا، اپنی ہدایت کو اسی کی طرف منسوب کیا، شفا کو بھی اسی کی طرف منسوب کیا کیا نے اور پلانے کواسی کی طرف منسوب کیالیکن جب بیماری کاذکر کیا تو یہ نہیں کہا کہ جب''وہ'' بیمار کرتا ہے بلکہ یوں کہا: جب''میں'' بیمار پڑجاتا ہوں۔

حضرت مسيح عليه كادب ملاحظه يجيه دحضرت مسيح سے جب الله او جھے گا:

﴿ ءَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَ أُمِّي إِلْهَيْنِ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴾

'' کیا تونے لوگوں سے کہا تھا کہالٹد کو چھوڑ کر مجھے اور میری ماں کو معبود کھہرالو؟'' تو عرض کریں گے:

﴿ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَلُ عَلِمْتَهُ اللَّهُ لَمُ لَكُمُ مَا فِي نَفْسِى وَلا آعُلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ اللَّهُ وَلَا الْعُلُونِ ﴾ الْنَتَ عَلَّامُ الْعُيُونِ ﴾

''اگر میں نے یہ بات کہی ہوتی تو آپ کواس کاعلم ہوتا۔ آپ تو میرے جی کا سب حال جانتے ہیں اور مجھے آپ کے جی کی کوئی بات معلوم نہیں۔ یقیناً آپ سب یوشیدہ باتوں سے آگاہ ہیں۔''<sup>®</sup>

حضرت عيسلي عليظا كوكہني تو يهي بات تھي كه "نهيس ميں نے يہ بات نہيں كهي "كيكن احترام

① الشعر آء26:78-80. ② المآئدة 5:116.

## ياسِ مصطفى مَثَاثِينَا اورتو قيرِالله

بارگاہِ اللّٰی کا تقاضا ہے کہ اسلوب میں شائستگی ہواور بات کونہیں نہیں، سے شروع نہ کیا جائے، پھراللّٰہ کے حضور میں ان کی سفارش کی تو پینہیں کہا: لَا تُعَدِّبُهُمْ،'' انھیں عذاب نہ دیجے'' بلکہ بوں کہا:

﴿ إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمُ عِبَادُكَ ۚ وَإِنْ تَغَفِّهُ لَهُمْ فَإِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ ۞

این اگرآپ انھیں عذاب دیں تو وہ آپ کے بندے ہیں اور آپ کا حق ہے کہ
نافر مانیوں پر انھیں سزا دیں۔ اوراگر آپ انھیں بخش دیں تو آپ غالب و دانا
ہیں، یعنی کسی عجز کی بنا پرنہیں بلکہ انتقام کی قدرت رکھتے ہوئے انھیں بخش دیں
اور آپ کی صفت کا تقاضا ہے کہ آپ انھیں معاف فرما دیں۔
نبی اکرم مَّنَا اَیْنَا ہُواللہ تعالیٰ کا اوب ملحوظ رکھتے ہتھ۔ وہ انھی کے مقام ارفع واعلیٰ کے

مطابق اوراضی کی شان کے شایاں تھا۔ حافظ ابن قیم مدارج السالکین میں لکھتے ہیں کہ بارگاہ اللی میں نبی شکھ کے اس ادب ہی کے باعث آپ کا معراج تمام انبیاء سے اتم واکمل ہوا اور وہ قرب کے اس مقام پر پہنچے جہاں کوئی نبی اور ولی نہیں پہنچ سکا، پس بارگاہ اللی کا ادب نبی شکھی ہی کی ذات گرامی

ہے پیھے۔

① المآثدة 5:118.

# ا نعت گوئی اور شرک ای

شاع (انعت گوئی) کے منصب سے میچ طور براس وقت ہی عہدہ برآ ہوسکتا ہے جب وہ تو حید ورسالت اور الوہیت ونبوت کے نازک رشتوں کو بوری طرح سمجھتا ہواورا ہے الله اوراس کے رسول تَنْ تَنْيَعُ کے هظ مراتب اور حدِ فاصل کا کامل شعور اوراحساس ہو۔ جَبَه عُموماً نعت گوشعراء نبي مَكرم مَثَاثِيَّامِ ہے نالہ وفرياد كرنے لَكتے ہیں، حالانكہ استمد اد، استغاثه اوراستعانت کی دعا صرف الله ہے ہی کی جاسکتی ہے کیونکه فریادرس ایسی ہستی ہی ہوسکتی ہے جورنج وبلا کے دور کرنے پر قادر ہواور وہ ہستی مخلوق نہیں، خالق ہی ہوسکتی ہے، چنانچەاللەتغالى بى سے فرياد كى جانى جاتى جاكەاللەتغالى بى كى ذات ہے جو ذوالقو ة المتين ہے اور وہ انسان کے مصائب و مشکلات میں اس کی فریادری اور مدد کرتی ہے۔قرآن یاک میں جگہ جگہ جمیں یہی تعلیم ملتی ہے کہ اسی کو یکاریں اوراس سے فریا و کریں: ﴿ وَ لِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيْبٌ ﴿ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ لِذَا دَعَانِ ﴾ ''اور جب میرے بندے آپ سے میرے بارے میں یوچھیں تو انھیں جواب دیں کہ میں ان کے قریب ہی ہوں۔ جب ریارنے والا مجھے ریارتا ہے تو میں اس کی دعا قبول کرتا ہوں۔''<sup>®</sup> ﴿ قُلْ مَنْ يُنَجِينُكُمْ مِّنْ ظُلْمُتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَلْعُوْنَهُ تَضَرُّعًا وَّخُفْيَةً ﴾

① البقرة 2:186.



''اے نی! ان سے کہیے کہ معمیں خشکی اور تری کی مصیبتوں سے کون بچا تا ہے جبکہ تم اسے عاجزی سے اور خفیہ طوریر یکارتے ہو؟''<sup>©</sup> ﴿ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّينُكُمْ مِّنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ اَنْتُمْ تُشُورُ كُونَ ۞ '' کہہ دیجیے کہ اللہ تعالی ہی شمعیں ان سے اور دوسرے تمام مصائب سے نجات دلاتاہے، چرتم شرک کرتے ہو۔''<sup>©</sup> وعا کرنے یا مدد کے لیے صرف اللہ کو یکارنے کا حکم قرآن میں بے شار مقامات برآیا ہےاور غیراللہ کو یکار نے بروعیدیں بھی اس انداز میں دی گئی ہیں،مثلاً: ﴿ لَهُ دَعُوةُ الْحَقِّ ﴿ وَالَّذِينَ يَلْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ لَا يَسْتَجِيْبُوْنَ لَهُمْ بِشَيْءٍ ﴾ "اس (الله) كو يكارنا برحق ہے اور جولوگ اسے چھوڑ كراوروں كو يكارتے ہيں، وہ ان کی یکار کا کوئی جواب نہیں دیتے۔''<sup>®</sup> بلكهاس سلسله مين خودرسول الله مَثَاثِينًا كاارشادِ كرامي ملاحظه جو: «إِنَّهُ مَنْ لَّمْ يَسْأَلِ اللَّهَ يَغْضَبْ عَلَيْهِ» '' جو شخص الله تعالى سے نبیں مانگتا، الله تعالى اس پر ناراض ہوتا ہے۔''® یعنی جواللہ کے بجائے دوسروں کو حاجت رواسمجھتا ہے،اس کا بیغل اللہ تعالیٰ کی خفگی کا باعث بن جاتا ہے۔اس بنا پرمسلمان کے لیے لازم ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ ہی کو اپنی مشکلات ومصائب میں ایکارے اوراس سے امداد طلب کرے۔ ﴿ أَمَّنُ يُّحِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ ط

'' کون ہے جو بے قرار کی دعا کوسنتا اوراس کی تکلیف کو دور کردیتا ہے۔ کیا اللہ

ءَاللَّهُ مُعَمَّ اللَّهِ ﴾

<sup>⊕</sup> الأنعام63:6. ۞ الأنعام64:6. ۞ الرعد14:13. ۞ جامع الترمذي٠حديث:3373.

#### نعت گوئی اورشرک

#### کے سواکوئی اور بھی معبود برحق ہے؟''<sup>®</sup>

#### نعتيه رجحانات، خير القرون ميں

قرونِ اولی میں ہمیں کوئی نعت ومنقبت یا قصیدہ اس نہج پر دکھائی نہیں دیتا جس میں نبی طاقت کے بعد انھیں کئی نے مدد کے لیے پکارا ہواورا پنی مشکلات کے حل کے لیے استدعا کی ہو بلکہ رسول الله مُنَافِیْم کی وفات پر اکابر امت کے دونو ہے ہمیں ملتے ہیں جنھیں پڑھ کر کلیجہ منہ کوآتا ہے۔

#### حضرت فاطمة الزهرا وللنفأ

مَاذَا عَلَى مَنْ شَمَّ تُرْبَةَ أَحْمَهِ أَلَّا يَشُمَّ مَدَى الزَّمَان غَوَالِيَا

"جس نے ایک مرتبہ بھی خاک پائے احمدِ مجتبیٰ سُونکھ لی، تعجب کیا ہے اگر وہ ساری عمر کوئی اور خوشبونہ سُونکھے۔"

صُبَّتْ عَلَيَّ مَصَائِبٌ لَّوْ أَنَّهَا صُبَّتْ عَلَى الْأَيَّامِ عُدْنَ لَيَالِيَا

"نبى سَالِيَّا كَى جدائى مِيں وہ صببتيں مجھ پرڻو ٹی ہیں كه اگر بيد دنوں پرٹوٹنیں تو وہ را توں میں تبدیل ہوجائے۔"

أُغْبِرَّ آفَاقُ السَّمَاءِ وَكُوِّرَتْ شَمْسُ النَّهَارِ وَ أَظْلَمَ الْعَصْرَانِ

"آسان کی پہنائیاں غبار آلود ہو گئیں ، دن کا سورج لپیٹ دیا گیا اور زمانہ تاریک ہوگیا۔"

وَالْأَرْضُ مِنْ بَعْدِ النَّبِيِّ كَئِيبَةٌ ۚ أَسَفًا عَلَيْهِ كَثِيرَةُ الرَّجْفَانِ

<sup>🛈</sup> النمل2:27.

# نعت گوئی اور شرک 🖺

''اور زمین نبی کریم سَالیم کے بعد مبتلائے درد ہے اوران کے عُم میں سرا پا ڈونی ہوئی ہے۔''

فَلْيُبْكِهِ شَرْقُ الْبِلَادِ وَغَرْبُهَا وَلَيُبْكِهِ مُضَرٌ وَكُلُّ يَمَانِ ''اب آنسو بہائے مشرق بھی اور مغرب بھی اُن کی جُدائی پراور آنسو بہائے قبیلہ مُضر اور یمن کا برخص ''

وَلْيُبْكِهِ الطَّودُ الْمُعَظَّمُ جَوْهٌ وَالْبَيْتُ ذُوالْأَسْتَارِ وَالْأَرْكَانِ "آپ كى جداكى پر برى قدرومنزلت والا پہاڑ اور پردوں اور ركنوں والا بيت الله بھى اشك بار ہو۔'

یَا خَاتِمَ الرُّسُلِ الْمُبَارَكِ ضَوْئَهُ یَافَخْرَ مَنْ طَلَعَتْ لَهُ النَّیْرَانُ الْمُبَارَكِ ضَوْئَهُ یَافَخْرَ مَنْ طَلَعَتْ لَهُ النَّیْرَانُ الْمُبَارَكِ صَوْفَ الْمُبَارَكِ مَوْعَالِمَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْم

" آپ مَالِيمًا برقر آن نازل كرنے والا درودوسلام بھيج!"

#### حضرت ابوبكرصديق ثاثثة

<sup>@</sup> الشرح الكبيرلابن قدامة: 430/2 وسبل الهدى والرشاد: 273/18-287.

فَصَلَّى الْمَلِيكُ وَلِيُّ الْعِبَادِ وَرَبُّ الْعِبَادِ عَلَى أَحْمَدِ " وَرَبُّ الْعِبَادِ عَلَى أَحْمَدِ " " ما لك الملك، بادشاه عالم، بندول كا والى اور پروردگار، احمر مجتبى پر سلام و رحمت بھیجے. "

فَكَيفَ الْحَياةُ لِفَقْدِ الْحَبِيبِ وَزَيْنِ الْمُعَاشِرِ فِي الْمَشْهَدِ "الْمَسْهَدِ "الْمَسْهَدِ "الْمَسَانُ بَوْدِيت دوعالم تقات فَكُنَّا جَمِيعًا مَعَ الْمُهْتَدِي فَلَيْتَ الْمَمَاتَ لَنَا كُلِّنَا فَكُنَّا جَمِيعًا مَعَ الْمُهْتَدِي "كَاشِ الْمَاتِ والى ذات كساتِه فَلَيْتُ الْمُهْتَدِي "كَاشِ اللهِ اللهُ ال

سیدنا ابو بمرصدیق و النظار ان کے علاوہ بھی بعض دوسر سے صحابہ و الله منافیا کے لکھے ہوئے مرھے ہیں اور یہ مرھے اس امرکی شہادت دیتے ہیں کہ صحابہ کرام رسول الله منافیا کی مرھے ہیں اور یہ مرھے اس امرکی شہادت دیتے ہیں کہ صحابہ کرام رسول الله منافیا کی کوئی مدد کر سکیں اور آپ منافیا ان کی کوئی مدد کر سکیں ۔ اگر یہ صورت ہوتی تو ان مرشوں کی ضرورت نہ تھی۔ رسول الله منافیا کی کوئی مدد کر سکیں ۔ اگر یہ صورت مرد والنظار نے عالم رخ میں تلوار مینی کی اور نبی منافیا کی کہ وفات یا جانے کی نفی کی ۔ اس پر حضرت صدیق اکبر والنظا کا خطبہ، حضرت عمر والنظا کی اصلاح اور امت کے لیے عقید ہے کی درستی کا بہترین ذریعہ تھا۔ آپ کو بھی اس لغرش کی اصلاح اور امت کے لیے عقید ہے کی درستی کا بہترین ذریعہ تھا۔ آپ کو بھی

نی سَلَیْمُ کی وفات کا صدمہ اس طرح تھا جیسے دیگر صحابہ کرام اور محبان و متعلقینِ رسول اللّہ کوتھا مگر اس صورت حال کوسنجا لنے کے لیے اور تو حید پرست مسلمانوں کو صراط متنقیم پرر کھنے کے لیے آپ نے خطاب فرماتے ہوئے کہا:

﴿أَيُّهَا النَّاسُ! مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا فَإِنَّ مُحَمَّدًا قَدْ مَاتَ ، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا الله فَإِنَّ الله وَيِّ لَا يَمُوتُ»

''اے لوگو! تم میں سے جو شخف محمد طَالِیْکِم کی پرستش کرتا تھا، وہ جان لے کہ محمد طَالِیْکِم فوت ہوگئے اور جواللہ تعالی کی عباوت کرتا تھا تو یقیناً اللہ تعالی ایسا زندہ ہے جو بھی نہیں مرتا۔'' ®

اوراس کے بعد قرآن پاک کی وہ مشہور آیت تلاوت فرمائی:

﴿ وَمَا مُحَتَّنُ إِلَا رَسُولُ \* قَلُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ الْأَيْنُ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى آغَقَابِكُمُ ﴾ انْقَلَبْتُمْ عَلَى آغَقَابِكُمُ ﴾

''اور محمد مَثَاثِیْنِ الله کے رسول ہیں، پس اگروہ وفات یا جائیں یاقتل کردیے جائیں تو کیاتم اپنی ایز یوں پر پھر جاؤ گے ....۔' ®

جھے من کرینہ صرف حضرت عمر رہائیڈ بلکہ دوسرے لوگوں کے بھی شکوک وشبہات زائل گئے۔ ®

نبی کریم طَالِیْا کی وفات کے فوراً بعد مانعین زکاۃ اور مرتدین کا فتندا مُصّاہے قبل وغارت کا سلسلہ اس بیں بھی چلتا ہے مگر کہیں سے کوئی شاعر نبی طَالِیُّا ہے اس فتنے کے سدّ باب کے لیے مدد مانگنا نظر نہیں آتا۔ اس کے بعد فتنے کی صورت میں جنگ جمل اور جنگ صفین

برپاہوتی ہیں اور بے شار صحابہ کرام ٹھائٹھ ان کی نذر ہوجاتے ہیں۔مزید آگے چل کرفتنہ وفساد کے سلسلوں میں کر بلا کا سانحہ، پھر ہنوامیہ کے ابتدائی وور کا طویل عرصہ شکست و ریخت کا منظر پیش کرتا ہے۔مگر نعت میں ان سانحات کی صدائے بازگشت اس رنگ میں سائی نہیں دیتی کہ نبی ٹاٹٹیٹم کے سامنے فریاد کی گئی ہو۔

اس سلسلے میں بیام قابل ذکر ہے کہ جنگ جمل وصفین کے وقت حضرت کعب بن زہیر اور حضرت حسّان تو جہر اور حضرت حسّان بن ثابت جیسے عظیم نعت گوشعراء موجود تھے بلکہ حضرت حسّان تو واقعہ کر بلا تک بھی ذی حیات تھے مگر ان کے کلام اور خصوصاً نعتیہ قصا کد میں اس رنگ کا کوئی شعر موجود نہیں جس میں رسول اللہ علی تا ہے مدو ما تکی گئی ہو۔

اس کے بعد ایک عظیم سانحہ'' سقوطِ بغداؤ' واقع ہوا جس نے اسلامی سلطنت کا تارہ پود بھیر دیا۔ایشیا کے شال مشرق سے تا تار بوں کا طوفان ایک سیلِ بے پناہ کی طرح الله الله مرکز اس کے سامنے تکوں کی طرح بہہ گئے۔سلجو تی اور خوارز می سلطنتیں دیکھتے ہی دیکھتے سرنگوں ہوگئیں۔ ترکستان اور ایران تا تاریوں کے تسلط میں چلے گئے۔ ہلاکو نے بغداد پر بلغار کی تو اس زوال آمدہ سلطنت کا بوسیدہ محل زلز لے میں چھنکے ہی میں زمیں بوس ہوگیا۔ قبل وخون کا وہ بازارگرم ہوا کہ دجلہ کا پانی کئی دنوں تک سرخ بہتا رہا۔شہرود یہات زیروز بر ہوگئے۔کتب خانے ، دارالعلوم اور مساجد ویران ہوگئیں اور پورے عالم اسلام کا سکون غارت ہوگیا۔ اس پر سعدتی جیسا حتاس فریان طرح لب کشا ہوا:

آسان را حق بؤد گر خون گریه بر زمین بر زوال ملکِ مستعصم امیر المؤمنین ای محمد! گر قیامت می برآری سر زخاک نعت گوئی اور شرک 🏻

سر برآور ویں قیامت درمیانِ خلق دیده بردار ایکه دیدی شوکت باب قيصرانِ روم سر برخاک و خاقانانِ خونِ فرزندانِ عمِّ مصطفیٰ شد ہم بر آل خاکیکہ سلطاناں نہادندی شاعراس مرہیے میں رسول اللہ طَالْمُتُمَّا ہے مخاطب ہوکر گزارش کرتا ہے کہ دنیا کے سر یر قیامت گزرگی ہے۔ ناز نینان حرم خون میں نہا گئی ہیں۔ آپ نے بیت الحرام کی شان وشوکت دیکھی تھی جہاں قیصر و خاقان بھی زمین پر بیٹھا کرتے تھے مگر آج وہ جگہ جہاں سلطانوں کے سرجھکا کرتے تھے، وہاں مصطفیٰ سَائیٹی کے پچیازادوں کا خون بہا دیا گیا ہے۔ اس نظم میں شاعر نے تباہی وہلاکت برخون کے آنسو بہائے ہیں، البتہ نبی مَالَيْثِمْ سے صرف تخاطب کا انداز اختیار کیا ہے اور کہیں استمد ادنہیں کیا بلکہ احتیاط کا دامن تھاہے رکھا ہے مگر بعد کے ادوار میں اس موضوع میں عجمی ممالک کے پچھ مقامی رنگ کی آمیزش ہوتی گئی اور بعض شعرائے عجم کے ہاں رسول اللہ مَالِیْمَ ﷺ سے شخاطب کے علاوہ ان سے امدادطلب کرنے کی روایت بھی چل نکلی۔مولانا جامی (م898ھ) کی نعتوں میں اس فتم کی چیزیں اکثر ملتی ہیں جوقر آن وحدیث کی بنیادی تعلیم سے ہٹی ہوئی ہیں، چنانچہ چند اشعار پیش کیے جاتے ہیں جن میں وہ نبی مُناثِیْ ہے۔ ابتلا ومصائب کے پیش نظر مدوطلب کرتے ہیں:

#### نعتيهاشعار

ای به سرا پردهٔ یترب به خواب خیر که شد مشرق و مغرب خراب توب و از مرکثی ایام را باز رخر از ناخوشی اسلام را

دامن دولت ز زبونال بکش شد زید لقمه ربائیء دراز پائی و دراز پائی خود کرده ز منبر بلند رخت خرابات بند دروازه کن عزلتیال را ره عزمات نمائ مان مزدور زتن آواره کن مهره شکن شجه تلبیس را بلکه جهال جامه ماتم گرفت باز کند نور جمالت طلوع گلخن بستی بنو گلشن شود

افسر ملک از سر دونال بکش خامه مفتی که چو انگشت آز واعظ پُرگو که به پسیست بند صومعه را قاعده تازه بگن بدهتیال را رو سنت نمائ خرفه ترویر بعمد پاره کن شعله فکن خرمن ابلیس را ظلمت بدعت بمه عالم گرفت کاش گند اوج عروجت رجوع دیدهٔ عالم به تو روش شود

"اے مدینہ میں محو خواب! نیند سے اٹھے کہ مشرق ومغرب ویران ہو چلے اور میرے ہاتھوں سے نکل چلے، آپ ظلم و زبردی کا خاتمہ کردیجے، دنیا کوسر شی سے تو بہ کی ہمت عطافر مائے اور اسلام کی تنگی کا دور پسپا کردیجے۔ حکمران نازوقعم اختیار کیے ہوئے ہیں اور کمزوروں کی دولت سے دامن بھررہے ہیں۔ مفتی کا قلم حرص کی انگی کی طرح لقمہ کے حصول کے لیے دراز ہوگیا ہے۔ خطیب دیکھنے میں واعظ ہے گر پہتیوں میں بند ہوگیا ہے۔ اپنے رہے کو منبر سے بلند گردانتا ہے۔ عباوت خانے کی بنیادیں از سرنو تعیر فرمائے اور ویرانیوں کا دروازہ بند کر دیجے۔ بدعت کی بارستہ دکھلائے اور گوشہ نشینوں کو صحیح راہ کی رہنمائی کے تقاضوں سے نجات دیجے۔ بدعت کی تاریکیوں نے پوری دنیا کوانی گرفت

نعت گوئی اور شرک 🌯

میں لے لیا ہے بلکہ پورے جہان کو ماتم کدہ بنادیا ہے۔ کاش! آپ کی توجہ کی بلندی ہے آپ کے فام کی نوجہ کی بلندی سے آپ کے جمال کا نور دوبارہ طلوع ہوجائے۔ دنیا کی نگامیں آپ کے وجود سے منور ہوجا کیں اور دنیا کے کملائے ہوئے پھول دوبارہ چمن کا روپ دھارلیں۔''

مولاناجامی کےعلاوہ فارس میں اکثر شعراء نبی تالیم سے اس طرح التماس کرتے نظر آتے ہیں کہ ہمیں روضہ مبارک کا شرف عطا فرمایئے اور ہمیں اپنے شہر جاں افروز کی خاک آتھوں سے چو منے کا موقع مرحت فرمایئے۔ ہم آپ سے دور فراق کی آگ میں جل رہے ہیں۔ غم ہجراں سے زندگی دو بھر ہوگئ ہے، اس سے نجات دلائے۔ اس قسم کے قصائد اور نعیس اکثر لکھی گئ ہیں جن میں نبی تالیم است اس اس میں اکثر لکھی گئی ہیں جن میں میں نبی تالیم اور سام داست استداد کیا گیا ہے اور بیروش آگے چل کر نعت ومنقبت میں عام ہوتی گئی۔ استداد کیا گیا ہے اور بیروش آگے چل کر نعت ومنقبت میں عام ہوتی گئی۔ اردو شاعری کے اصول و

اردو شاعری نے فاری شاعری کی آعوش میں آنکھ کھولی اور شاعری کے اصول و ضوابط کے ساتھ فکرو خیال میں بھی ارتقائی اور تدریجی انداز میں متاثر ہوئی، چنانچہ حاتی جیسے تو حمیدی شاعر نے تو اس حد تک ٹھوکر کھائی کہ تخاطب کے علاوہ رسول الله مَالَّيْمُ اللهِ مَالَّيْمُ اللهِ مَالَّيْمُ اللهِ مَالَیْمُ اللهِ مَالِیْمُ اللهِ مَالِی بردالله تعالی کے حضور دست بددعا ہونے کی استدعا کردی، لیعنی:

اے خاصۂ خاصانِ رُسُل وقتِ دعا ہے
امت پہ تری آ کے عجب وقت پڑا ہے
جو دین بری شان سے نکلا تھا وطن سے
پردلیں میں وہ آج غریب الغربا ہے
فریاد ہے اے کشتی امت کے نگہباں!
بیڑا یہ تباہی کے قریب آن لگا ہے

تدبیر سنجطنے کی ہمارے نہیں کوئی ہاں ایک دعا تیری کہ مقبولِ خدا ہے اسی طرح مولا ناظفر علی خال بھی ایسی ہی روایتی نعت کے نمونے سامنے لاتے ہیں۔ ان کے ہاں بھی مولا نا حاتی کی طرح وہی عقیدہ کارفر ما ہے، یعنی نبی سُکاٹیٹیا سے شخاطب تو کرتے ہیں مگر دعا ہی کے لیے عرض کرتے ہیں:

اے قبلہ دو عالم و اے کعبہ دو کون تیری دعا ہے حضرت باری میں ستجاب بیرب کے سبز پردے سے باہر نکال کر دونوں دعا کے ہاتھ بھد کرب و اضطراب حق سے یہ عرض کر کہ ترے نامزا غلام عقبی میں سرخرو ہوں تو دنیا میں کامیاب

مولا نا حاتی اورمولا نا ظفرعلی خال نبی تگانیا سے تخاطب تو کرتے ہیں گر ان سے اللہ تعالی کے حضور دعا کرنے کی ہی استدعا کرتے ہیں لیکن براہ راست استمد اونہیں کرتے۔مولا نا ظفر علی خال کی ایک اور نظم ' عرضداشتِ امت بحضور سرور کون و مکال' سے جس میں نبی تافیظم کی تعلیمات کے سبب ملت اسلامی کے عروج کا ذکر ہے:

ہم ترے احکام پر جب تک عمل کرتے رہے ہم کو ڈھونڈے سے نہ ملتا تھا کوئی اپنا مثیل پرچم اسلام اِک عالم پر اہراتا رہا مشوروں میں ہم رہے اقوام عالم کے دخیل

# بنعت گوئی اور شرک اُنْ

آگے چل کروہ لکھتے ہیں کہ جب ہم نے آپ کی تعلیمات سے اغماض برتا تو پستی اور ذلت ہمارا مقدر بن گئی۔ہم پرزمانہ یوں ہی یورش کررہا ہے جیسے کعبے پراصحاب فیل چڑھ آئے تھے لیکن ہم آخر آپ کی امت ہونے کے ناطے سے دوسروں کے دست گر کیوں ہیں؟

تکیہ جس طاقت پہ ہم کو ہے وہ ہے تیری دعا جو کہ جہ تیری دعا جو کہ ہے منبول درگاہِ خداوند جلیل ایک اور الظم جس میں وہ حسب سابق نبی سابق کی عظمت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ کی مدایت وراہنمائی نے شب حیات کی تیرگی دور کردی۔ بت گروں نے توحید پرتی کی ماراب ہم میں پھر وہی دورِ جہالت جاری ہوگیا ہے اور ہم شرع میں سے دور ہوگئے ہیں:

مرکزِ ثقل سے ستوں شرع مبیں کا ہٹ گیا دینِ قویم کا ثبات خطر میں آئے پڑ گیا دینِ قویم کا ثبات تیری نگاہِ مہیں ذریعہ فلاح تیری نگاہِ مہیں دسیلہ نجات تیری دعائے مستجاب ہمیں وسیلہ نجات حفیظ تائب نے بھی بعض نعتیں اسی نہج پر کمھی ہیں، چنانچہ وہ بھی مولانا حاتی اور ظفر علی خال کی طرح رسول اللہ مُن اللہ علیہ کے دعا کرنے کی درخواست کرتے ہیں:

پھر اٹھا ہاتھ بہرِ دعا یا نبی! شاد ہو جائے خلقِ خدا یا نبی! پھر سرافراز ہو استِ آخریں ختم ہو یورشِ ابتلا یا نبی!
اسیرِ حادثات نو بہ نو ہے استِ آخر
کہ اس پر یورشِ اعدا ہے پیہم، سیدِ عالم!
مداوا سب دکھوں کا ہے دعا تیری شیہِ والا!
نظر تیری سجی زخموں کا مرہم سیدِ عالم!

حفیظ تائب فلسطین کے حال زار پر اشک فشانی کرتے ہوئے اس کرب کا اظہار کرتے ہیں کہ دنیا میں تمام غیر مسلم اقوام اسلام کی دشمن ہیں اور «اَلْکُفْرُمِلَّةٌ وَّاحِدَةٌ» کے مصداق وہ سب مسلمانوں کی تخریب و تذلیل کے لیے باہم متحد ہیں مگر مسلمانوں کو صرف آپ کی دعا کا سہارا ہے:

فریاد کناں ہیں در و دیوارِ فلسطین ہیں نوحہ بلب مسجد و منبر برے آقا! بیوں کی زمیں منتظرِ حرفِ اذاں ہے بینچے کوئی اسلام کا لشکر مرے آقا! سازش سے یہود اور نصاریٰ کی جہاں میں توحید کے فرزند ہیں ہے گھر مرے آقا! صہیونیت افرنگ کے بل پر ہے تومند مسلم ترے دم سے ہے توگر مرے آقا! مسلم ترے دم سے ہے توگر مرے آقا! ہر دورِ پُر آشوب میں اک تیری دعا ہے ہر دورِ پُر آشوب میں اک تیری دعا ہے وہ جس سے بدلتا ہے مقدر مرے آقا!

نعت گوئی اور شرک 🏂

اسى طرح حسن تطيفي لكصته بين:

سے عُقابی شان کے جن کے ''غبانہ' اور ''عقال'
آج ہیں وہ گوسفندوں سے بھی بے ہنگم تریں
جو مجاہد سے وہ ندہب کے مجاور رہ گئے
جو بھی شاہیں سے اب ہے شان ان کی کرگسیں
جن شتربانوں کی شمشیریں رہیں کشورکشا
وہ خس و خاشاک و خاکستر کے ہیں اب خوشہ چیس
ملت بینا کے حق میں ''حق'' سے یکجے بیہ دعا
وصدت ایمانِ درینہ کا کھنچ جائے سال
وصدت ایمانِ درینہ کا کھنچ جائے سال
علب توحید سے کون و مکاں سب گونج اٹھیں
غلب توحید سے کون و مکاں سب گونج آٹھیں
شش جہت آفاق ہو اسلام کے زریکیں

اورظهورنظریوں رقم طرازیں:

رسولِ اكرم! حضورصلهم!

خداہے کہیے!

بزرگ وبرتر خداسے کہیے!

كەجم جواس كىفشىلتۇل كو، بىثارتوں كو بھلا چكے ہیں محبتوں كو،عنا يتوں كو،نوازشوں كولٹا چكے ہیں ہمیں پھراپی فضیلتیں دے، نوازشیں دے محبتیں دے، عنامیتیں دے، نوازشیں دے رسول اکرم! حضور صلعم! ہمیں یقیں ہے ہمارا ایمان ہے کہ اللہ آپ کی بات مانتا ہے تمام دنیاؤں، سب جہانوں میں آپ سے بڑھ کے کوئی پیارا کہیں نہیں ہے خدا کا ایسا کوئی دلارا کہیں نہیں ہے خدا را اپنے بزرگ و برتر خدا سے کہیے! خدارا اپنے بزرگ و برتر خدا سے کہیے!

ندکورہ تمام شعراء کا نقطہ انتہا نبی مگاٹی سے دعا کرنے کی استدعا پر ہی تنج ہوتا ہے۔ ان شعراء کا بیانداز بھی حرام، بدعی اور شرکیہ ہے جس سے احتراز واجب ہے، البتہ ہندوستانی مسلمان یہاں کے ہندو فدہب سے خاصے متاثر ہوئے اوران کے عقائد وافکار میں ہندوانہ رنگ و آئیگ نے جگہ پائی۔ دیوی دیوتاؤں کی سرز مین پرمسلمانوں نے بھی ہندوؤں کی دیوتاؤں کی سرز مین پرمسلمانوں نے بھی ہندوؤں کی دیکھا دیکھی اپنے اکا ہر اور پیروں کو مافوق الفطرت ہتیاں ثابت کرنے میں بے سروپا دکھا ویکھی اپنے اکا ہر اور پیروں کو مافوق الفطرت ہتیاں ثابت کرنے میں بے سروپا دکایات وروایات کا سہارالیا اور انھی کی طرح اپنے اولیاء اور ہزرگوں کو اپنا حاجت روا اور مشکل کشا بنا کر بیش کیا۔ اس طرح ہزرگوں سے برتر ہستی رسول اللہ مُناٹی کی ذات گرامی تو اور بھی زیادہ حاجت روائی کا منبع تصور کی گئی، لہذا نعت گوؤں نے رسول اللہ مناٹی کی المند میں نعت ومنقبت اسی طرح کہنی شروع کردی جسے ہندوکرشن جی کے بھی کہنے تھے۔ نعت ومنقبت اسی طرح کہنی شروع کردی جسے ہندوکرشن جی کے بھی کرون اولی کی عربی نعتیہ شاعری میں یہاں یہ گزارش کردینا ضروری معلوم ہوتا ہے کے قرونِ اولی کی عربی نعتیہ شاعری میں

### نعت گوئی اورشرک 🎚

نبی سَلَیْتُمْ ہے وعاکرنے کی استدعاکرنا بھی ثابت نہیں۔ بیبھی عجمی شعراء ہی کا خاصہ ہے اور جیسا کہ عرض کیا گیا کہ بدایک بدئتی اور شرکیہ انداز ہے۔ اس سلسلے میں حضرت عمر فاروق رٹائٹی کا وہ واقعہ یاد آتا ہے جب وہ نماز استسقا کے لیے نبی سَلَیْتُمُ کی وفات کے بعد آپ سَلَیْتُمُ کا وہ واقعہ یاد آتا ہے جب وہ نماز استسقا کے لیے نبی سَلَیْتُمُ کی وفات کے بعد آپ سَلَیْتُمُ کے چھا حضرت عباس رٹائٹی کو اللہ تعالی کی بارگاہ میں بارش کی دعاکرنے کے لیے ساتھ لے گئے۔ ﴿ اگر وہ نبی سَلَیْتُمُ ہے دعا کرنے کی التجا ﴿ کَا عَقیدہ رکھتے تو ضرور نبی سَلَیْتُمُ ہے دعا کی استدعا کرتے مگر وہ نبی سَلِیْتُمُ کی تعلیم ہی کے باعث جانے صحور کہ وفات کے بعد انبیاء عیالہ ہے بھی کوئی التجانبیں کی جاسمتی۔

اب جبکہ مسلمانوں کو بھی نبی مُلَّاقِیْم کے سوا کوئی ہستی دعا سننے والی یا مصائب و مشکلات دور کرنے والی نظر نہ آئے تو پھر اللہ تعالیٰ کی اہمیت وعظمت اور کس کے ہاں ملے گی؟ ارشاد باری ہے: ﴿ مَا لَکُورُ لَا تَرْجُونُ لِللّٰهِ وَقَادًا ۞ ﴿ "معصیں کیا ہوگیا ہے؟ تمصارے نزدیک اللہ تعالیٰ کا کوئی جلال اور وقاربی نہیں۔' ﴿

جبكيه:

اللہ کا ٹانی ہے نہ کوئی ہمسر پیغام سے لائے ہیں سبھی پیغمبر مت اس کے سواکسی کو مشکل میں پکار لَا تَدْعُ مَعَ اللّٰهِ اِلْهًا اْخَر (علیم ناصری)

تلاش جس کی ہے وہ زندگی نہیں ملتی

حضور! وہر میں آسودگی نہیں ملتی ہزاروں لالہ وگل ہیں ریاضِ ہستی میں ﴿ نوح 13:71.

ں لالہ وگل ہیں ریاضِ ہتی میں وفا کی جس میں ہوبو، وہ کلی نہیں ملتی اللہ وگل ہیں ریاضِ ہتی میں اللہ وگل نہیں ملتی

٤ صحيح البخاري، حديث: 1010 و 3710.

ا قبال نے بھی محض تخاطب کے انداز میں کہا ہے:

ہمارے اس دور میں تو نعت میں استمد ادا یک لازمی عضر اختیار کر گیا ہے۔
شعراء تو سیرت کی کتابوں کا مطالعہ کیے بغیر دھڑا دھڑ نعتوں کے مجموعے شائع
کررہے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی پیچان حاصل کرنے کی کوئی ضرورت ہی محسوں نہیں کرتے
بلکہ رسول اللہ عَلَیْمُ کَمُ کُومُ کَا لَقْب وے رکھا ہے اور کا نئات کی ہر چیز آپ عَلَیْمُ کَ تابع تھرا وی گئی ہے، حالانکہ یہ سب پھے قرآن اور احاد یہ رسول عَلَیْمُ کَی تعلیمات کے سراس خلاف ہے۔ دور حاضر کے ایک سر برآ وردہ ہمہ جہت شاعر عبد العزیز خالد نے

ان کی اکثر نعتوں میں ملت کی اہتری، مسلمانوں کی بے عملی بلکہ بدعملی، فکروکردار کی بے راہ روی اور معاشرتی زبوں حالی پرحزن و ملال کی جھلکیاں پائی جاتی ہیں۔ امت کی فکری الجھنوں اور عملی بے راہ رویوں پر استفہام ہے:

نعت گوئی میں ایک خاص آ ہنگ پیدا کیا ہے۔

کیوں اندلس و ہند ہیں خوں نابہ فشاں ماتم کریں صِہون کی راہیں کس کا؟ لے ڈوبی اضیں ہوں زر و منصب کی ہر شے ہے مسلمانوں میں ایماں کے سوا ہے مردِ مسلمان کی ہلاکت کا سبب معنی خلافت کے ہوئے ذہنوں سے محو کھولے مسلمان تیری بعثت کا سبب بھولے مسلمان تیری بعثت کا شہور بھر سے شرایہ بو کسی فاروق اعظم کا ظہور بیا ہے کو بھر سے شرایہ بو کہ بہب

عبدالعزیز خالد کے ہاں ملت اسلامیہ پر خارجی حملے سے داخلی انتشار کی زیادہ اہمیت ہے اور حقیقت بھی یہی ہے کہ اگر امت واقعی رسول الله منگائی کی تعلیمات پر پوری طرح کار بندرہتی تو اس کی عظمت وشوکت کو بھی زوال نہ آتا اور کسی بیرونی طاقت کو اس پر غلبہ حاصل نہ ہوتا۔

وہ ملت کی ایک ایک خامی پردل گرفتہ ہیں کہ اس ملت کوعدل سے رغبت نہیں رہی۔ ﴿ أَوْفُوْا بِالْعُقُوْدِ ﴾ (وعدے پورے کرو) کو اِنھوں نے کا لعدم قرار دے دیا ہے۔ عقل ودانش سے اِنھیں نفرت ہے۔

اللہ کے بندے مال وزر کے بندے بن گئے ہیں۔احترامِ آدمیت اِن کے ہاں سے اٹھ گیا ہے۔

واعظ کی خطابت نے اس امت کو بے ممل بنادیا ہے۔ اہلِ منبر کتابوں کے میمن ہیں مگر ام الکتاب ( قرآن) اور الحدیث (فرامین نبوی) کے وارث بنے بیٹھے ہیں:

دور دورہ اس میں ہے حص و فریب و فند کا ضعف ایمانی سے ڈھیلی پڑ گئی اس کی کمال اب نہیں خصلت کوئی اس میں دیانت نام کی رزق طیب کے تصور ہی سے ہے یہ سرگرال بغض، انصاف و دیانت سے ہے اس کو منتمٰل اُن کے ذکرِ خیر میں رہتی ہے گو رطب اللیال ملت بین میں بٹی اب کو رطب اللیال ملت بین مر خلق خدا کے اور تینج بے اور اپنے بے امال

ہے توقع ان سے رقم و عفو و احساں کی عبث فرقۂ زُبّاد ہے ہم مشربِ چنگیزیاں شاعر کے ذہن رسامیں سوالات موج درموج ابھرتے چلے آئے ہیں کہ کیا قرآن و حدیث عہد و ماحول کے محکوم ہیں؟ کیا قرآن فردسے مخاطب ہے یا جماعت ہے؟ کیا دین ودنیا کے مفادات جدا جدا ہیں؟ اب افلاک سے نالوں کا جواب کیوں نہیں آتا؟ کیا آسان کے درواز سے بند ہوگئے؟ مگر خالد نے اپنی شاعری میں:

﴿ إِنَّهَا آشُكُوا بَثِّي وَحُزُنِ آلِ اللهِ ﴾

"بے شک میں تو اپناغم اور پریشانی اللہ بی کے سامنے پیش کرتا ہوں۔"
کے انداز کے بجائے استفاقہ بہرسول کی صورت میں سب پچھ پیش کیا ہے۔
چنانچہ جب عوام الناس نے "رب الناس" کو پکارنا ہی چھوڑ دیا اور عرش پہ استویٰ فرمانے والے ارض وسا کے رب کے بجائے زمین کی پشت پہ بسنے رہنے والے نبیوں، ولیوں اور نیک بندوں سے استمد ادواستعانت اوراستغانہ کرنے گئے تو:

افلاک ہے آتا ہے نالوں کا جواب آخر اٹھتے ہیں حجاب آخر، کرتے ہیں خطاب آخر کی کیفیت کیسے پیدا ہو؟

<sup>🛈</sup> يوسف12:78.

# ا نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

ابھی تک ہم نے نعت گوئی کے اصل منبع وسر چشمہ قرآن و حدیث کا مطالعہ کیا جو حقیقی نعت کا معیار اور کسوٹی ہے اور انھی ہر دو چشمہ ہائے نور و ہدایت کی روشیٰ میں ہم حقیق نعت کا معیار اور کسوٹی ہے اور انھی ہر دو چشمہ ہائے نور و ہدایت کی روشیٰ میں ہم حقیق نعت گوئی کا بھی جائزہ لیں گے۔ چونکہ نعت <sup>©</sup> کا موضوع نہایت وقیع و وسیع ہے۔ اس کی وسعت ایک طرف" عبد' سے اور دوسری طرف" معبود' سے ملتی ہے، چنانچہ شاعر کے پایہ فکر میں ذرائی لغزش ہوئی اور وہ ''نعت' کے بجائے' 'حمہ'' کی سرحدوں میں 'پہنچ گیا۔ دیکھیے کس طرح شاعر ''عبودیت'' سے ''ر لوبیت'' اور ''نبوت'' سے ''الوہیت'' کی حدود میں نقب زن ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر عبدالعزیز فطرت اپنے اس شعر میں :

اب مرے بوتے ہیں اور وہ ''دَر'' ہے جس کے وربان ہیں جبریلِ امیں

نبی تَالِیْمُ کے درِاقدس پہ حاضری اورآپ کی دہلیز پہ بوسدوینا پنے لیے باعث افتخار و سعادت سجھتے ہیں، حالانکہ چوکھٹ چومنے میں ناصیہ فرسائی کاعمل تو خود بخو دشامل ہو ہی جاتا ہے، تاہم اسے حسن عقیدت یا شاعرانہ رنگ آمیزی سے تعبیر کرنے کا عذر لنگ پیش کیا جاسکتا ہے۔لیکن جب مذکورہ شاعر:

ع بڑھا بھی دیتے ہیں کچھ زیبِ داستاں کے لیے

<sup>🗇</sup> ما ہنامہ'' نقوش'' رسول نمبر جلد: 10 ۔

كاتكلف برطرف كرتے ہوئے صاف طور يرگويا ہوتاہے:

اب مرے سجدے ہیں اور وہ عظمت کہ ہے کونین میں ممتاز ترین

تو ان اشعار کی زد براہ راست ''توحیداللی'' په پر تی ہے کیونکه الله تعالی نے قرآن مجید میں کئی مقامات پر حکما فرمادیا ہے که ''سجدہ'' فقط اس کا حق ہے، لبذا کا سُنات کی ہر چیز اس خالق کا سُنات کے حضور سجدہ کناں ہے۔ بقوله تعالیٰ:

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَاخَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءَ يَّتَفَيَّوُّا ظِلْلُهُ عَنِ الْيَمِيْنِ وَالشَّمَآيِلِ سُجَّدًا يَلْهِ وَهُمْ لَخِرُونَ ۞ وَيلْهِ يَسُجُنُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ مِنْ دَآتِهَةٍ وَّالْمَالِيِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ۞ ﴾

''کیا ان لوگوں نے خدا کی مخلوقات میں سے ایسی چیزیں نہیں دیکھیں جن کے سائے دائیں بائیں لوٹے رہتے ہیں، یعنی اللہ کے سامنے سجدے میں پڑے رہتے ہیں۔ اور تمام جاندار جو آسانوں اور زمین میں ہیں، نیز فرشتے ہیں۔ اگر سجدہ کرتے ہیں۔''®

حضرت قیس بن سعد رہ النظ کہتے ہیں: میں رسول اللہ طالی کے پاس آیا اور میں نے عرض کیا کہ میں جیرہ شہر میں گیا تھا۔ وہاں کے لوگوں کو دیکھا کہ وہ اپنے سر داروں کو سجدہ کرتے ہیں۔سوآپ سجدے کے زیادہ حق دار ہیں۔آپ علی کا شائے نے فرمایا:

«أَرَأَيْتَ لَوْ مَرَرْتَ بِقَبْرِي أَكُنْتَ تَسْجُدُ لَهُ؟» قَالَ: قُلْتُ: لَا ، قَالَ: فَلاَ تَفْعَلُه ا »

'' مجھے بنا کہ اگر تو میری قبر کے پاس ہے گزرے تو کیا اسے سجدہ کرے گا؟''

① بنى إسرآ، يل17:99:19.

### نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات 🌊

میں نے کہا: نہیں۔ آپ مگاٹی کے فرمایا: پس (مجھے سجدہ) مت کرو۔'' مگر مقام حیرت و تاسف ہے کہ بہت سے شعراء نے قرآن مجید کی اس نص قطعی اور پنیمبراسلام مُلٹی کی اس واضح حدیث کو بھی ملحوظ خاطر نہیں رکھا اور غلومیں یوں مبتلارہے ہیں:

> آپ کے کوچ میں ہو میرا گزر یا مصطفیٰ! میری پیشانی ہو ادر وہ سنگِ در یا مصطفیٰ! (طاہرفاروقی)

> شرف کعبے کا ہے گر طوف کرنے آئے مرقد کا تری چوکھٹ کو چوہے فخر ہے سے سنگِ اسود کا (طلال کھنوی)

مدینه سجده گاهِ آفتاب و ماه و اختر ہے (مانی جائس)

محراب سجدہ گاہِ کواکب ہے ''در'' ترا (احیان دانش)

م کے سجدے کو محرابِ کعبہ جھکی (احدرضاخال)

ہو آستانہ آپ کا امداد کی جبیں اس سے زیادہ کچھ نہیں درکار یا رسول!
(عاجی امداداللہ)

<sup>🛈</sup> سنن أبي داود، حديث:2140.

# نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

#### نبوت اور الوہیت 🌬

نعت نگاری سب سے پہلے اس امرکی متقاضی ہے کہ نعت کھتے ہوئے حدودِ شرعیہ کی پاس داری کی جائے۔ اللہ اور بندے اور الوہیت و نبوت کے فرق کو پیش نظر رکھا جائے۔ دراصل حفظ مراتب کے ادراک کا ہی نازک مقام نعت گو کے لیے بل صراط عبور کرنے کے متر ادف ہے کیونکہ اکثر شعراء نبوت کے ڈانڈے الوہیت سے ملا دیتے ہیں، مثلاً:

تم کو حریم غیب کا پرده کشا کہوں

یا عالم ظہور کا فرماں روا کہوں

یا مہطِ مجلطِ مجل بے ابتدا کہوں

یا مظہمِ جلال و جمالِ خدا کہوں

یا مظہمِ جلال و جمالِ خدا کہوں

یا مظہمِ جلال و جمالِ خدا کہوں

معانی قل ہو اللہ احد کے جیں عیاں ناتخ برائے قافیہ رکھا ہے میں نے میم احمد کا (ناتخ تکھوی)

تو ''اُحَدُ'' ہے نام تیرا ''احمدِ بے میم'' ہے (سران اورنگ آبادی)

ہوا کب کوئی ایبا بندہ خدا کا کہ ہے جس پہ بندوں کو دھوکہ ''خدا'' کا (امجد حیررآبادی)

دراصل بیر ' دھوکہ' تمام نداہب کے پیرو کاروں کواللہ کے نبیوں اور نیک بندوں کے

#### نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات اور درجات

بارے میں لاحق رہا ہے۔ قرآن گواہ ہے:

﴿كَانَتُ تَّأْتِيهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ﴾

''ان لوگوں کے پاس ان کی طرف بیسیجے ہوئے اللہ کے پیغیبر واضح نشانیاں لے کرا ہے''<sup>®</sup>

تو اولاً انھوں نے صاف نشانیاں اور معجزات دیکھ لینے کے بعد بھی ہے کہ کر اللہ کے پیغمبروں کی نبوت ورسالت کو ماننے سے انکار کردیا کہ

﴿ فَقَالُوْا آبَشَرُ يَهْدُ وْنَنَا ﴾

تو ان پیغمبروں کی شان میں کہنے گئے ''نادال''
کہ سمجھانے چلا ہے ہم کو کیا ہم جیسا اک انساں؟ ®
اگر نبوت اور نیک چلنی کو مانا بھی تو آخی خرق عادت'' معجزات ®''اور'' کرامات'' کی
بنا پر ان کی'' بشریت'' کا انکار کردیا، چنانچہ کچھ مذاہب نے نیک لوگوں کو'' اوتار'' کہنا
شروع کردیا(''اللہ تعالیٰ مجسم صورت میں زمین پر اتر آیا ہے۔'') کچھ نے'' حلول'' کا
عقیدہ اپنالیا۔

کین جان لینا چاہیے کہ اختیار کلی اللہ تعالیٰ ہی کا ۔۔۔ اس چیز کو بیطبی خواص عطا فرما کر (نعو ذ بالله) اس کے ہاتھ بندھ نہیں گئے بلکہ وہ جب چاہے اس کی طبیعت اور مزاج کو بدل دے۔ اس کو ''خرق عادت'' کہتے ہیں۔ اگر بیخرق عادت نبی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتو مبجزہ ہے اور اگر ولی کے 44

<sup>(</sup>١) التغابن 6:64. (١) التغابن 6:64.

معجزہ اور کرامت کی حقیقت: اللہ تعالیٰ نے اس کا نئات میں ہر چیز کے اندر اس کے طبعی خواص
 رکھے ہیں، مثلاً: آگ جلاتی ہے، پانی اپنی سطح ہموار رکھتا ہے وغیرہ لیکن اللہ تعالیٰ اس کا پابند نہیں کہ ہمیشہ کے لیے اس چیز کے خواص وہی ہوں، اگر اللہ چاہے تو اس چیز کے طبعی خواص کے برخلاف خرق عادت کے طور پراس سے کچھ بھی صادر کرسکتا ہے۔

#### ا نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

(کہ اللہ انسانی پیکر میں سرایت کر گیا ہے جیسے چینی پانی میں طل ہو کر اس کا حصہ بن جاتی ہے، ایسے ہی اللہ انسانی سانچے میں ڈھل گیا ہے) یہودیوں نے اپنی میں عزریا علیا کو ابن اللہ کہہ کر اللہ کا بیٹا بنا لیا۔عیسائی آئے تو انھوں نے بھی حضرت عیسی علیا کو «مسیح ابن الله» یعنی ' عیسی اللہ کا بیٹا '' کہنا شروع کر دیا حتی کہ بعض مسلمانوں کو بھی تلبیس لاحق ہوئی اور انھوں نے بھی اللہ کے بندے اور رسول، سیدالبشر، مسلمانوں کو بھی تلایہ کے بندے اور رسول، سیدالبشر، مسلمانوں کو بھی تلایہ کی بشریت کو مانے کے بجائے ان کے لیے'' نور من نور اللہ'' کا فلسفہ اختراع کرلیا۔

دراصل يعقيده عيسائيون كاتهاجو جناب مسيح عليه كوالله كابيامان تقد

اور منفرف ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں، حالانکہ مجزہ وکرامت انبیاء نیٹا کو ما لک و مخار اور منفرف ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں، حالانکہ مجزہ وکرامت انبیاء اور اولیاء کے اپنے بس کی بات نہیں بلکہ اللہ کے تعم سے ان کے ہاتھوں سرز وہوتے ہیں، چنانچہ اللہ تعالیٰ کے آخری اور پیارے پینیبر حضرت محمہ تالیہ کہ سے بھی کفار مکہ طرح طرح کے مجرات کا مطالبہ کرتے رہتے تھے۔ آپ تالیہ کا بی چاہتا تھا کہ ان کے مطلوبہ مجرات انھیں دکھا دیے جا ئیں تا کہ وہ قبول اسلام سے راہ فرار اختیار نہ کر کیس کیکن چونکہ ظہور مجرات کا معالمہ آپ کے بس کی بات نہ تھی، اس لیے بعض اوقات آپ کی طبیعت بہت زیادہ کو کھروہ وقی۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ﴿ وَانْ کَانَ کَبُرُهُ عَلَیْكَ اِعْوَاضُهُمْ فَوَانِ اسْتَطَعْتَ اَنْ تَبْتَعِیٰ کَوَرَ اَلْ کَانَ کَبُرُهُ عَلَیْكَ اِعْواضُهُمْ فَوَانِ اسْتَطَعْتَ اَنْ تَبْتَعِیْ کَرَ ہُونَد کُونُونَ اَوْ سُلُبًا فِی النَّبَا فِی النَّبَاءُ فَتَاتِیَهُمْ پایت کی ہوا کا کہ وہ جبیب!) اگر ان کی روگروانی تم پر شاق کررتی ہو قاگر بس چاتو زمین میں کوئی سرعگ ڈھونڈ کالویا آسان میں سیڑھی (تلاش کرو) پھران کے پاس کوئی مجرہ ہو آؤٹ ' اللہ نعام 6:35) نیز ان کا یعنی مطالبات کے جواب میں کہ دیجے نہی تا ہوا کہ اس کے اور واور ہمارے سامنے اللہ اور فرشتے آموجود ہوں' ، اپنے نی تالیہ کی زبان سے ایک ہی بات کہلوائی۔ ﴿ قَلْ سُبُحَانَ سُلُونَ وَلَانَ اَنْ کُرِیْاتُ کُرِیْاتُ کُریْمُ کُرُونُ کُرا دو، آواز دواور ہمارے سے اللہ اور کہ کہد و بیجے: میرا رب پاک ہے۔ میں تو ایک پیغان میں میکھون کی بینا نے والا ' انسان' ہوں۔' دہنتی اِسر آء بیل 13:09)

## نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات 🍰

# نورٌ مِّنْ نُودِ الله كعقيره كى علمي تحقق إلى

بنا پراختر ای اورافتر ائی ہے۔

اسلام کی خالص اور فطری تعلیم میں جب سے تصوّف کے نام سے عقائم باطلہ کو شامل کیا جانے لگا ہے، اسی وقت ہی سے بدعتی حضرات کی کوشش رہی ہے کہ قرآن اور صحح حدیثوں پر مبنی عقائد میں تخلیط پیدا کر کے اضیں مشکوک بنادیا جائے تا کہ اسلامی عقائدا پنی اصلیت پر قائم نہ رہیں۔ ان عقائم باطلہ میں سے ایک عقیدہ بیہ ہے کہ'' رسول اللہ مثل الله مثل شے ایک عقیدہ بیہ ہے کہ'' رسول اللہ مثل الله مثل شے ایک عقیدہ بیہ ہے کہ'' رسول الله مثل شے تعلید میں انبیاء کے بیعقیدہ صریحاً قرآن کریم کی متعدد نصوص اور احادیثِ متواترہ، جن میں انبیاء کے معموماً بشر ہونے کی تصریح کی گئی ہے، کے خلاف ہونے کی عموماً اور رسول الله مثل الله عن الله مونے کی تصریح کی گئی ہے، کے خلاف ہونے کی

قرآن حکیم نے اس افراط وتفریط کوختم کرنے کے لیے نبوّت ورسالت کی حقیقت کو بہت عمدہ طریقوں سے آشکار کیا جس کا حاصل یہ ہے کہ نبی ورسول لوازم بشریّت کے ساتھ ساتھ تقدّس وطہارت، اخلاقِ حسنہ اور اوصاف حمیدہ کے نہایت مُسلّم اور بلندمقام پر فائز ہوتا ہے، یعنی وہ بشرتو ہے لیکن بشرِ معصوم ہوتا ہے اور بیمقام عوام النّاس میں سے کسی کو بھی حاصل نہیں۔ بقول شاعر:

#### ع بیہ رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا

ہے اس قسم کی بحث سیّد الانبیاء حضرت محمد رسول الله عَلَیْمِ کے بارے میں بھی ہوتی رہی ہے اور اُن کی بشریت کی نفی ''نور'' کے لفظ سے کی جاتی ہے۔اس سلسلے میں جو معرکے سرگرم ہوتے ہیں، ہرکس و ناکس اِن سے خوب واقف ہے حتی کہ عوامی سیّجول پر میاں تک لفظی صنعت گری وموشگافی سے کام لیا جاتا ہے کہ ''احد'' احد'' احد'' میں صرف یہاں تک لفظی صنعت گری وموشگافی سے کام لیا جاتا ہے کہ ''احد'' احد'' احد'' میں صرف

# ا نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

'' کا فرق ہے جس کی تائید میں شعروں کی بھر مار کی جاتی ہے:

ع ہم نے متجد کے منبر پر اک''احمد بے میم '' ویکھا ع جہاں میں شکلِ احمد بن کے وہ نورِ قدیم آیا اے وہ بہ صورت دے بن آپ محمد آیا اے (نعوذُ بالله مِن ذلك)

نبی عَلَیْکُمْ کونور کہنے کی اس افراط اور غُلو کی بنیاد درج ذیل آیت پر رکھی جاتی ہے جو متثابہات میں سے ہے:

﴿ قَلُ جَاءَكُمُ مِّنَ اللهِ نُورٌ وَكِتْبٌ مُّبِينٌ ۞

"بے شکتمھارے پاس اللہ کی طرف سے نوراور واضح کتاب آ چکی ہے۔" اس سے اکثر حضرات نے تو بیمُراد لی ہے کہ قرآن مجید کونور کہا گیا ہے اور واو برائے عطف تفییر ہے، قرآن مجید ہی میں دوسری جگہ پر قرآن کونور کہا گیا ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي كَي أُنْزِلَ مَعَلَّ ﴾

''اوراس نور کی پیروی کی جوا تارا گیا ہےاس رسول کے ساتھ۔''<sup>®</sup> اس سے معلوم ہوا کہ نور سے مراد قر آن مجید ہی ہے۔لیکن صاحب ضیاءُالقرآن اس کے بارے میں لکھتے ہیں:

"نور سے مُرادیہاں ذات پاک محم مُصطفٰ علیہ الصلاۃ وَالسلام ہے جن کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے حق کوروثن کردیا۔" سے اللہ تعالیٰ نے حق کوروثن کردیا۔ اسلام کوظا ہر فرمایا۔ شرک کونیست و نابود کیا۔" صاحب ضیاءُ القرآن کی تاویل کے مطابق بھی نبی مَنْ اللّٰیِمْ کی نوع تبدیل نہیں ہوگئ کہ

المآئدة 5:55. (2) الأعراف 157:9.

#### نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

آپ اللی استعال ہوا ہے کہ جس نور کی وجہ سے اللہ تعالی نے حق کوروش کردیا، اسلام کو استعال ہوا ہے کہ جس نور کی وجہ سے اللہ تعالی نے حق کوروش کردیا، اسلام کو ظاہر کردیا، لہذا بیمراد ہر گزنہیں ہے کہ نی مظاہر کردیا، لہذا بیمراد ہر گزنہیں ہے کہ نی مظاہر کے انسان نہیں بلکہ اللہ کا کوئی جُو تھے۔ یہ عقیدہ تو نصار کی کا ہے جو انھوں نے حضرت عیلی علیا کے بارے میں گھڑ لیا تھا۔ اور "ایک میں تین 'اور' تین میں ایک' اللہ بنادیا تھا۔

یمی چیز ہندوؤں میں 'اوتار' کے نام سے پائی جاتی ہے کہ وہ نیک لوگوں کے بار سے میں یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اللہ ان میں اُتر آیا اور حلول کر گیا ہے۔ «اَلعیاذُ باللّٰه» کیک مقام صدافسوں کہ مسلمان بھائی متثابہات کے چکر میں پھنس گئے ہیں، حالانکہ مسلمان پر لازم ہے کہ وہ متثابہات پر ایمان رکھے، اپنی طرف سے ان کی تعبیر وتشری نہ کر سے کیونکہ متثابہات کے پیچھے پڑنے والوں کے بار نے میں امام ابن کیٹر وٹرائٹ کھتے ہیں:

د'جن کے دلوں میں بجی، گراہی اور حق سے باطل کی طرف جانا ہے تو وہ متثابہ آیوں کو لے کر اپنے مقاصدکو پوراکرنا چاہتے ہیں اور لفظی اختلاف سے ناجائز فائدہ اُٹھاکر اپنی طرف موڑ لیتے ہیں تاکہ اپنے ماننے والوں کو بہکا کیں۔ اپنی بدعتوں کی دلیل قرآن کو حضرت عینی علیا کہ کے متثابہ حضرت عینی علیا کہ کا بیٹا ہونے پر قرآن کے دُو حُ اللّٰہ اور کَلِمَةُ اللّٰہ کے متثابہ الفاظ سے دلیل پکڑی اور صاف آیت جس میں ﴿ اِنْ ہُو اِلاَ عَبْدُ اَلَٰهُ کَلَنْہُ ﴾ ''وہ الفاظ سے دلیل پکڑی اور صاف آیت جس میں ﴿ اِنْ ہُو اِلاَ عَبْدُ اَلْهُ عَبْدُ اَلَٰهُ کَا مَدُ اِنْ اِللّٰہُ کے متثابہ الفاظ سے دلیل پکڑی اور صاف آیت جس میں ﴿ اِنْ ہُو اِلاَ عَبْدُ اَلٰهُ عَبْدُ اَلْهُ کَا مِنْ اِللّٰہُ کے اللّٰہ کے متثابہ الفاظ سے دلیل پکڑی اور صاف آیت جس میں ﴿ اِنْ ہُو اِلاَ عَبْدُ اَلْهُ عَبْدُ اَلٰهُ عَبْدُ اَلٰهُ کے متابہ الفاظ سے دلیل پکڑی اور صاف آیت جس میں ﴿ اِنْ ہُو کُورُ وَ اِللّٰہُ اِلْهُ عَبْدُ اِلٰہُ عَبْدُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِلْمُ اِلْکُ اِ

<sup>©</sup> ادب (Literature) کا ادنی طالب علم بھی بخوبی جانتا ہے کہ استعارہ میں لفظ اپنے مجازی معنوں میں استعال ہوتا ہے جیسے کی شخص کی بہادری کود کھے کراُسے''شیز'' کہددیا جائے یا اُس کے حسن سے متاثر ہوکراُسے جاند کہددیا جائے تو وہ چی چی کا شیریا جاندنہیں بن جاتا۔

٤ تفسير ابن كثير الزخرف 59:43.

### ا نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

اس افراط ادر غُلو کی ایک مثال پیر غلام محمد صابری چشتی قادری نظامی کی کتاب ''نور واحدیّت''<sup>®</sup> میں کچھ یول ہے:

"اس آبت مبارکہ ﴿ قَدُ جَاءَکُدُ مِّنَ اللّٰهِ نُودٌ وَکِتْبٌ مُّمِدِنْ ۞ ﴿ کَعْنی جُو بِرَرگان دین نے فَنَا فِي الرّسُولِ بوکر حاصل کیے ہیں دہ یہ ہیں کہ اللہ تعالی خودنور کی صورت میں تبدیل ہوکرا پن تمام احکام سانے کے لیے بولتا ہوا قرآن بن کر آیا ہے۔' نذکورہ تشرح و توضیح سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہمارے بعض مسلمان بھائی بھی الی محکم آیات کوجن کا بیان بہت واضح ، صاف اور سیدھا ہے اور جن سے عموماً انبیائ کرام پیلیا اور خصوصاً اشرف الانبیاء تُلیمی کا بندہ ربّ العالمین اور زمرہ انسانیت سے ہونا ثابت ہے، کوچھوڑ کر متشابہات کی تاویلات میں اُلچھ گئے ہیں، حالانکہ قرآن مجید پوری صراحت کے ساتھ کہتا ہے کہ اللہ نے ہمیشہ انسانوں ہی کورسول بنا کر بھیجا ہے اور انسان کی ہدایت کے لیے انسان ہی رسول ہوسکتا ہے نہ کہ کوئی فرشتہ یا بشریت سے بالاتر کوئی ہستی! فرمایا: کے لیے انسان ہی رسول ہوسکتا ہے نہ کہ کوئی فرشتہ یا بشریت سے بالاتر کوئی ہستی! فرمایا: ''ہم نے تم سے پہلے انسانوں ہی کورسول بنا کر بھیجا جن پر ہم وحی کرتے تھے۔اگر تم نہیں جانتے تو اہل علم سے پوچھ لو۔ اور ہم نے اضیں ایسانہیں بنایا تھا کہ وہ کھانانہ کہا تیں اور نہ وہ ہمیشہ جینے والے تھے۔' ﴿

یعنی کافر جواعتراض کرتے تھے کہ نبی سُلُینیُ کو کھانے پینے اور تجارت سے کیا مطلب، اُس کا جواب دیا جارہا ہے کہ اگلے سب پیغمبر بھی انسانی ضرور تیں رکھتے تھے۔ یہ چیزیں نبوت کے خلاف نہیں۔ ہاں! اللہ تعالی اپنی خاص عنایت سے انھیں پاکیزہ اوصاف، نیک خصائل، ظاہر ولیلیں اور اعلیٰ معجزے ویتا ہے کہ ہر عقل سلیم والا، ہر دانا ویینا مجبور ہوجا تا ہے کہ ان کی نبوت کو تسلیم کرے۔ دوسری آیت میں ہے: ''تم سے پہلے بھی جتنے نبی

① ''نور واحدیت'' مطبوعه سیرت فاوُنڈیشن، لا ہور

 <sup>(2)</sup> المآئدة 5:51. (3) الأنبيآء 8,7:21.

آئے ،سبشمرول میں رہنے والے انسان ہی تھے۔''(ابن کثر)

ان تمام ارشادات سے ثابت ہوتا ہے کہ زمانۂ قدیم سے انسانوں کی گرائی کی بنیادی وجہ یہی رہی ہے کہ انسانیت اور بنیادی وجہ یہی رہی ہے کہ انسوں نے انبیاء کی نبوت کا انکار محض ان کی انسانیت اور بشریت کے باعث کردیاتو رسولوں کو انسان نہ ماننا یا انسانوں کو رسول نہ ماننا جاہلیت کی یادگار اور ایک ہی سلسلے کی دوکڑیاں ہیں۔

گویا اُن کافروں کا مطلب بی تھا کہتم ہر حیثیت سے بالکل ہم جیسے انسان ہی نظر آتے ہو۔ کھاتے ہو، پیتے ہو، سوتے ہو، بیوی بیچ رکھتے ہو، بیوک ، پیاس، بیاری، دُکھ، سردی، گرمی، ہر چیز کے احساس میس تم ہمارے مشابہ ہو۔ تمھارے اندر کوئی غیر معمولی بن ہمیں نظر نہیں آتا جس کی بنا پر ہم مان لیس کہتم کوئی پہنچے ہوئے لوگ ہواور اللہ تم سے ہم کلام ہوتا ہے اور فرشتے تمھارے پاس آتے ہیں۔

قوم نوح کے سرداروں نے جب حضرت نوح علینا کی رسالت کا انکار کیا تو یہی کہا تھا: '' پیشخص اس کے سوا کچھ نہیں ہے کہ ایک بشر ہے تم ہی جسیا اور چاہتا ہے کہ تم پر اپنی فضیلت جمائے ، حالانکہ اگر اللہ چاہتا تو فرشتے نازل کرتا۔ ہم نے تو یہ بات بھی اپنے باب دادا سے نہیں سُنی (کہ انسان رسول بن کرآئے)۔''

قوم عاد نے یہی بات حضرت ہود ملیاً کے متعلق کہی تھی:

'' بیخف کچھنہیں مگرایک بشرتم ہی جسیا۔ کھا تا ہے وہی کچھ جوتم کھاتے ہواور پیتا ہے وہی کچھ جوتم پیتے ہو۔ اب اگرتم نے اپنے ہی جیسے ایک بشر کی اطاعت کرلی تو تم بڑے گھاٹے میں رہے۔''

قوم شمود نے حضرت صالح ملیاً کے متعلق بھی کہا تھا کہ' کیا ہم اپنے میں سے

٠ المؤمنون23:24. ۞ المؤمنون34,33:28.

### ا نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

ایک بشر کی پیروی اختیار کرلیں؟''<sup>®</sup>

اور یمی معاملہ قریب قریب تمام انبیاء ﷺ کے ساتھ پیش آیا کہ کفار نے کہا: ''تم کچھ نہیں ہوگر ہم جیسے بشر' اور انبیاء ﷺ نے اضیں جواب دیا کہ واقعی ہم تمھاری طرح بشر کے سوا پھے نہیں ہیں گراللہ اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے، احسان فرما تا ہے۔' ® اس کے بعد قرآن مجید کہتا ہے کہ یمی جاہلانہ خیال ہر زمانے میں لوگوں کو ہدایت قبول کرنے سے بازر کھتار ہا ہے اور اسی بنا پر قوموں کی شامت آئی ہے:

﴿ قَالُواْ مَا آنُتُهُم اللَّالِمُشَرُّ مِّثْلُنَا ﴿ وَمَا آنُوْلَ الرَّحْلُنُ مِنْ شَيْءٍ ﴿ إِنْ آنُتُمُ اللّ تَكُذَيُونَ ۞ ﴾

''وہ کہنے لگے:تم ہمارے ہی طرح کے انسان ہواورتم پر رحمٰن نے کچھ نازل نہیں فرمایا بلکہ تم جھوٹے ہو۔''<sup>®</sup>

دوسرے الفاظ میں ان کا کہنا ہے تھا کہتم چونکہ انسان ہو، اس کیے خدا کے بھیجے ہوئے رسول نہیں ہوسکتے یہی خیال کفّارِ مکہ کا بھی تھا۔ وہ کہتے تھے کہ محمد (مُثَاثِیْرًا) رسول نہیں کیونکہ وہ انسان ہیں۔

﴿ وَاسَرُّوا النَّجُوكُ ۚ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا ۗ هَلْ هَٰذَاۤ اِلَّا بَشَرُّ مِّثُلُكُمُ ۚ اَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَانْنُتُو تُبُصِرُونَ ﴾

''اور بیظالم لوگ آپس میں سرگوشیاں کرتے ہیں کہ بیخض (محمد طَالَیْمُ) تم جیسے ایک بشر کے سوا آخر اور کیا ہے، پھر کیا تم آنکھوں دیکھتے اس جادو کے شکار موجاؤگے؟''®

لیکن قرآن مجید کفار مکہ کے اس جاہلانہ خیال کی تر دید کرتے ہوئے بتا تا ہے کہ یہ کوئی نئی جہالت نہیں، ہرنبی کے ساتھ ایسے ہی ہوتا آیا ہے۔ البتۃ اس کے بعد صحابہ کرام ٹٹائٹٹم

① القمر24:54. ② إبراهيم 11,10:14. ① يُسَ36:15. ④ الأنبيآء21:3.

# نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات ای

اور تابعین عظام ﷺ کے دور میں کوئی شخص ایسا نہ تھا جس کا عقیدہ ہو کہ رسول اللہ مبداً خلق اور نور سے پیدا ہوئے ہیں۔ان زریں ادوار کے بعد کذابوں نے اس عقیدے کو رواج دینے کی کوشش کی کہ اللہ کے نبی مُلِینی نور ہیں۔

دراصل یہ عقیدہ (تثلیث کا چربہ ہے جو) بعض حفرات نے پُڑا کر اپنے ائمہ پر چیپاں کر دیا کہائمہُ اہل بیت® کی پیدائش نور ہے ہوئی ہے۔

ای باطل عقیدہ کے تانے بانے کا ملخوبہ صوفیاء حضرات کے ذریعے عام مسلمانوں میں کھیل گیا۔ جیسے پیر غلام محمد صابری چشتی قادری نظامی اپنی کتاب ''نور واحدیّت'' میں تحریر کرتے ہیں ''ذات باری تعالی ایک مخفی خزانہ تھا۔ جب اُس نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں تو اپنی خاص صفاتی طاقت سے کام لے کر کا گنات کومع ان کے جسموں اور ناموں کے خلق کیا تو سب سے اوّل وہ ذات تعالی اپنی طاقت سمیت اس اپنی صفاتی قوّت کے ہمراہ ایک جی کی صورت میں ظاہر ہوا۔ اس حجی ذاتی کو تمام ندا ہب نے اپنے اپنے خیال کے مطابق مختلف نام دیے، کسی نے ''فرار دیا۔ (کسی مطابق مختلف نام دیے، کسی نے ''فدا کا بیٹا'' قرار دیا۔ (کسی نے ''فدا کا بیٹا'' قرار دیا۔ (کسی فلوت خانہ غیب سے کا گنات کے باز ارظہور میں آگر اپنی نوری حضوری والی تحیقی کا تماش طوت خانہ غیب سے کا گنات کے باز ارظہور میں آگر اپنی نوری حضوری والی تحیقی کا تماشا

ای سے متاثر ہوکر شعراء پہلے تو صرف تمام اہلِ بیت کے بارے میں کہنے لگے کہ

تو ہے اہلِ نور تیرا سب گھرانہ نور کا

تیری نسلِ پاک میں ہے بچہ بچہ نور کا پھر کہنے لگے:

ہر گل میں ہر شجر میں محمد کا نور ہے

کیا شانِ احمدی کا چمن میں ظہور ہے ''جعلی جز کی کہانی'' مرتبہ حافظ ندیم ظہیر۔

① الأصول في الكافي:389/1.

دیکھوں اور اپنے آپ پرخود کوشیدا کروں تو اُس نے اپنے آپ کو''نور'' میں مٹاکر اپنا نام
''احمد'' رکھا۔ اور اپنے نور کی تحبی کمسی ، یعنی اپنے حبیب کے ظاہری جسم کا نمونہ بنا کر
چھونے والی صورت کی طرح عالم ناسوت ، یعنی دنیا کے بازار میں آگیا، اس لیے بالکل
فاش الفاظ میں اپنے عشق ومحبت کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ میرا نور ، میرا محبوب عُلاَیمُ اُلُّا میری ذات کا جمال ہے اور مجھ میں اور میرے محبوب میں کوئی دوئی نہیں چونکہ میں خود
میری ذات کا جمال ہے اور مجھ میں اور میرے محبوب میں کوئی دوئی نہیں چونکہ میں خود
اپنے محبوب کے دیدار میں محو ہوگیا ہوں ، اس لیے میری الگ پہچان کرنی بالکل بے سود
اور ایک وہم ہے۔ جب تک کہ میرے محبوب کی اوّل پہچان نہ کروگے تو ''احد'' اور
''احد'' کے راز کونہ ہو جھ سکو گے۔''

آپ نے غور فرمایا کہ نور من نور الله کا پس منظر کس قدر غیر منطقی اور گنجلک ہے کہ " شایث" کا مفروضہ اختراع کرنے والوں کی طرح کہنا پڑے گا: "اس کوعقل سے سمجھنے کی کوشش کرنا فضول ہے۔ "

''ائمہ کالل سنت نے اس عقیدے کو ہر دور میں باطل قرار دیا ہے چونکہ اہل بدعت کے اس عقیدہ پر دلیل نہ تھی اور بیقر آن وحدیث سے متصادم بھی ہے، اس لیے اس پر اہل بدعت کو دلیل پیش کرنے کی فکر دامن گیر ہوئی تو پھر کیا تھا! ایک دوڑ شروع ہوگئ لیکن دلیل لاتے کہاں ہے؟ آخر انصوں نے «اُوّلُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ نُودِي» جیسی روایت وضع کر کے برعم خویش دلیل کی کمی کو پورا کرنے کی کوشش کی۔ چند متاخرین سیرت نگار حضرات نے اس من گھڑت روایت کا انتساب امام عبدالرزاق صنعانی کی طرف کردیا، اس لیے کہ ان کی کتاب «اُلْہُ صنّف» اہل علم کے ایک مخصوص حلقہ میں معروف اور متداول تھی لیکن شخیم ہونے کی وجہ سے عوام کی دستریں سے باہرتھی کہ وہ ان (اہل بدعت) کی ذکورہ من گھڑت روایت کی تحقیق کر لیتے۔ کمال ہے ہے کہ اصحاب سیر میں سے جس

# نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات اللہ

نے بھی اس روایت کواپنی کتاب میں درج کیا ہے، (بلا تحقیق) بغیر سند کے ذکر کیا ہے۔ جواس بات کی دلیل ہے کہان اصحاب نے بیروایت خود المصلنَّف میں نہیں دیکھی بلکہ نقل درنقل کرتے چلے گئے۔

بہر حال ایسی ہی بے اصل روایات اور ان کی بودی تشریحات کی بنیاد پر اشرف الا نبیاء، سید البشر حضرت محمد مُن الله علی بشریت کی نفی اور ''مجسم نور'' ہونے کا اثبات شاعروں کا روایتی اور مرغوب ترین موضوع بن گیا، جیسے:

"محمد" وه جمالِ اوّلیس وه "پیکرِ نوری" دمحد" کاشف سرّ ظهور و رمز مستوری (حفیظ جالندهری)

تمھارے جلوہ رخ میں جھلک ہے ''نورِ خالق' کی مرے اس قول پر صادق حدیثِ ''مَنْ رَّانیِ'' ہے (ظای بدایونی)

عرش و کری جب عدم تھے جلوہ گستر کون تھا؟ سامنے خالق کے جز ''نورِ پیمبر'' کون تھا؟ (سلیم کا کسنوی)

حیرت ہے کہ برصغیر میں اپنے آپ کو تو حیدی مکتب فکر کے حامل گرداننے والے مولانا قاسم نانوتو ی بھی اس گنجلک نظر یہ کے حامی نظر آتے ہیں جب وہ کہتے ہیں: سب سے پہلے مشیّت کے انوار سے نقشِ روئے محمد بنایا گیا پھر اسی نقش سے مانگ کر روشنی بزم کون و مکاں کو سجایا گیا

#### نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

متصوّفانه نظریه 'وحدت الوجود' نصاری ک''شید ' اور عجمی فلسفه بهمه اوست گرزر اثر تجسیم باری تعالی بصورت حضرت محمد شاشیم کے مضمون باندھے جانے گئے۔ جسے:

خدا کی صورت کوئی نہیں اور خدا کی صورت کوئی اگر ہے تو وہ حریفِ نقوشِ تصویر، تیری صورت میں جلوہ گر ہے (تاجورنجیبآبادی)

غلاف کعبه میں جس نور کا لمعه دیکھا مدینه میں وہ بچشم یقیں برملا دیکھا (دکی دہلوی)

طورِ سینا کی ججلی ہے مگر شینڈی ہے مُسنِ حضرت میں ہیہ اِک اور اچنجا دیکھا مُسنِ حضرت میں ہیہ اِک اور اجنجا دیکھا

ستم درستم ہیرکہ پھر تو کھلے بندوں اور صرت کو صاف کفظوں میں''ابن اللہ'' کی رئیں میں تو حید کے سراسرمنافی ہیدوعوے کیے جانے لگے:

وبی جو مستوی عرش تھا ''خدا'' ہو کر اتر پڑا وہ مدینے میں ''مصطفیٰ'' ہو کر اتر پڑا وہ مدینے میں ''مصفیٰ'' ہو کر (عاصَی غازی پوری)

ای باطل نظریہ کے زیراٹر ہی تو بعض مسلمان شعراء نے بظاہر''حمہ'' لکھتے ہوئے یوں شوکر کھائی ہے:
 میرا فیروز نام ہے، تیری تلاش کام ہے ''اللہ'' یا کہ''رام'' ہے مجھ کو تری تلاش ہے

### نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات 📔

انسان کے خاکی پکیر میں اب شافعِ محشر آتے ہیں جو دونوں جہاں کے مالک ہیں وہ بھیس بدل کر آتے ہیں (جُم آندی)

نازل ہے زمیں پپہ کبریائی بندے کے لباس میں ''خدائی'' (مُحن کاکوروی)

ع ہے مرا ظاہر محمد اور باطن ہے خدا (مملّین دہلوی)

ع دیدار خدا کا ہے دیدار محمد کا (عالمگیرکیف)

ع وصال خدا کا ہے وصال محمد کا (آغا داور صحو)

اس قسم کی لغزش زیادہ ترضیح اسلامی تصورات سے ناوا تفیت اور غلو کا نتیجہ ہوتی ہے۔
نبوت ورسالت کا کمال اس میں نہیں کہ بندے کو خدا بنادیا جائے بلکہ اس کا اصل کمال میہ
ہے کہ نبی بشریت میں ہوتے ہوئے عبدیت اور بندگی کا ایسا کامل نمونہ ہوکہ اس کے بعد
کا کوئی اور درجہ تصور میں نہ آسکے ۔قصہ کوتاہ حضرت محمد مُثَاثِیْنِ کو احمد ہے میم (احد) اور
عرب بلاعین (رب) کہنا انتہائی گراہی اور کفر وشرک ہے۔لیکن ہمارے شعراء نے لفظی
صنعت گری ہے کام لیا ہے۔

ڈاکٹراشفاق رقمطراز ہیں:

اس قتم کے مضامین سے اردوادب کا نعتبہ کلام پُر ہے۔ جن میں الفاظ کوتوڑ مروڑ کر،

# ﴿ نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

یعنی میم کے حرف کو احمد سے ہٹا کر''احد'' بنا دیا گیا ہے۔ اور عین کے حرف کو''عرب'' سے ہٹا کر رسول الله سُلِیْمُ کو عرب بلاعین، یعنی''رب'' کی ہستی کے طور پر جلوہ گر دکھانے کی کوشش کی گئی ہے۔''

اس قتم کی نعت گوئی حد ہے متجاوز اور دین کے دائر ہے ہے باہر ہے۔ اگر چہاس قتم کے افکار واقوال کی صفائی میں کہا جاتا ہے کہ بیعقیدت کی رومیں بہہ کر حالت سکر میں وارد ہوتے ہیں، لہذا ہم انھیں قابلِ موَاخذہ نہیں سجھتے ، حالانکہ دربار نبوی مُلَّا اِلِّمَا میں صحوو سکر کی کوئی حیثیت اور بحث نہیں۔

دراصل نعتوں میں ایسے اشارے کنائے جن سے اللہ اور رسول منافی اور توحید و رسالت کے مقام میں واضح فرق نظر انداز ہوجائے، اسلامی تعلیمات سے ناوا تفیت اور شرک ہے۔ ممتاز حسین کہتے ہیں: اللہ اور بندے کا فرق اسلام کے بنیادی تضورات میں شرک ہے۔ رسول کی بشریت پر قرآن نے اور خود رسول اللہ منافی آغ نے بار بار زور دیا ہے۔ ﴿ قُلُ إِنَّهُ اَنَّا بَشَرٌ قِیثُلُکُمْ ﴾ کے الفاظ اس پر شاہد ہیں۔ ہمیں نبی منافی کی سے حدیث مبارک بھی پیش نظر رکھنی چاہیے: '' مجھے حدسے نہ بڑھاؤ جیسا کیوسائیوں نے ابن مریم کو حدسے بڑھایا۔ میں تو صرف اللہ کا بندہ ہوں، لہذا مجھے اللہ کا بندہ اور رسول کہلوانا مرغوب و محبوب تھا اور عبدیت ان کا اعزاز تھا مگر غالی حضرات کو انبیاء ﷺ کے مقام عبودیت اور بندگ سے نہ جانے کیوں چڑ اور انکار رہا ہے، حالانکہ تمام ملائکہ اور جن وانس اللہ تعالیٰ کی بندگ پر جانے کیوں چڑ اور انکار رہا ہے، حالانکہ تمام ملائکہ اور جن وانس اللہ تعالیٰ کی بندگ پر نازاں ہیں۔ خود حضرت عیسیٰ علیہ جنمیں نصار کی نے مقام بندگی سے نکال کرشانِ اللی پہنا نازاں ہیں۔ خود حضرت عیسیٰ علیہ جنمیں نصار کی نے مقام بندگی سے نکال کرشانِ اللی پہنا نازاں ہیں۔ خود حضرت عیسیٰ علیہ جنمیں نصار کی نے مقام بندگی سے نکال کرشانِ اللی پہنا متمکن کر دیا، بصد افتا روانبساط دعوی کناں ہیں:

٠ صحيح البخاري، حديث:3445.

## نعت گوئی کی نمایاں خصوصیات

﴿ إِنِّىٰ عَبُدُ اللَّهِ ﴾ لِعِنى مِين الله كابنده ہوں۔ اس پہلے ہی لفظ میں حضرت عیسیٰ علیہ اللہ کے اس غلط ہمیں الله کے اس غلط ہمیں کا از الد کر دیا کہ اگر چہ میری پیدائش ججزانه انداز سے ہوئی ہے مگر میں الله نہیں، الله کا بندہ ہوں تا کہ لوگ میری پرستش میں مبتلا نہ ہوجا ئیں۔ بقول شاعر

متاع بے بہا ہے درد و سوزِ آرزو مندی " مقامِ بندگی " دے کر نہ لُوں " شانِ خداوندی "

نبی رحمت للعالمین عظیمی جب معراج کی رات مقام قرب کی انتها تک پنچ تو الله تعالی نے پوچ تو الله تعالی نے پوچ ال الله تعالی نے پوچھا: اے سرا پاستائش وخو بی! میں آج تجھے کس اعزاز سے مشرف کروں تو نبی مکالیم نے عرض کی: مجھے اپنا بندہ ہونے کا شرف عطافر ما۔ شاید یہی حکمت ہے کہ جس آیت میں معراج کا ذکر ہے وہاں نبی مگالیم کی متعلق عبدہ کا لفظ مذکور ہے۔ ®

أ مريم 31,30:19. (2) ضياء القرآن.



مشرکین عرب جنھوں نے پینمبر اسلام شکھی کی زبردست مخالفت کی، ان کے عقائد پرغور کرنے سے پتہ چلتا ہے کہ وہ لوگ توحید ربوبیت کے قائل تھے۔ وہ اللہ تعالی کو پوری کا ئنات کا نہ صرف خالق و مالک بلکہ'' راز ق' بھی جانتے تھے۔ بھوائے عبارت قرآنی:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُ قُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْارْضِ ﴾

ذرا ان مشرکوں سے آپ یہ کہیے کہ بتلاؤ دیا کرتا ہے کون ارض و سا سے رزق تم سب کو؟

﴿فُسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾

تو وہ لوگ آپ کو بے شک یہی دیں گے جواب اس کا
کہ سرانجام دینے والا ان کاموں کا ہے ''مولا'' ®
ثابت ہوا کہ جب مشرکین عرب سے پوچھا جاتا تھا کہ تعصیں رزق کون دیتا ہے؟ تو
وہ بلا تامل کہد دیتے تھے''اللہ'' لہٰذا وہ توحید ربوبیت کا انکار نہیں کرتے تھے۔ان کا انکار اصل میں توحید الوہیت سے تھا جب وہ کہتے تھے:

﴿ أَجَعَلَ الْأَلِهَةَ اللَّهَا وَاحِدًا أَلَّ إِنَّ هَٰذَا لَشَىءٌ عُجَابٌ ﴾

<sup>🛈</sup> يونس 31:10.

<sup>150</sup> 

''کیااس نے اتنے سارے معبودوں کی جگہالک ہی معبود بنا ڈالا، یہ تو بڑی عجیب بات ہے!''®

یعنی کیا اس نبی نے اتنی ساری ہستیوں کے بجائے صرف ایک ہستی ہی کو مقام و مرتبہُ الوہیت دے دیا ہے کہ صرف اس ایک اِللہ کی بندگی کی جائے۔

چنانچہ تو حیدِ الوہیت ہی اہل مکہ اور پینمبر اسلام عَلَیْمَ کے درمیان جھڑے کا باعث تھی۔وگر نہ اس اعتبار سے ان کاعقیدہ موجودہ دور کے سادہ لوح مسلمانوں سے بہتر تھا کہ وہ کم از کم روزی کا دینے والا تو ایک اللہ ہی کو بچھتے تھے جبکہ موجودہ دور کے نعت گو شعراء کو دیکھیے جو پہلے تو کہتے ہیں:

نہ مال اولاد وا صدقہ، نہ کاروبار وا صدقہ اسیں تے کھانیں آن یارو! خدا دے یار وا صدقہ

لیکن بعدازال مزیدمبالغه کرتے ہیں تو یوں گویا ہوتے ہیں:

رب ہے ''معطی'' یہ ہیں قاسم ® رزق اس کا ہے، کھلاتے یہ ہیں (احدرضاخاں)

<sup>🛈</sup> صَ 38:5.

<sup>﴿</sup> يد بات رسول الله عَلَيْنَ كَى حديث كَ ايك عكرا «أَنَا فَاسِمٌ وَاللّهُ مُعْطِي » سے ماخوذ ہے۔
لكن على خيانت كى انتها ديكھے كہ جو حديث تقسيم علم په بن تقى اسے تقسيم رزق په چياں كرديا۔
كمل متن ملا حظه بور رسول الله عَلَيْنَ نے فرمايا: "الله جس سے بھلائى كا اراده كرتا ہے أسے دين كى سجھ عطا فرما ديتا ہے۔ اور بے شك ميں تو تقسيم كرنے والا بوں اور الله بى عطا فرمانے والا ہے۔ "
(صحيح البخاري، حديث: 3116، وصحيح مسلم، حديث: 1037) نيز تاريخ اسلام اور احديث رسول عَلَيْنَ مَن مَن الله على الله الله على الله احديث روران ميں باشى الله احديث رسول عَلَيْنَ مَن الله عن الله على الله احديث الله عن الله على الله احديث الله عن الله على الله على الله على الله اله على الله على

حتی کہ درجہ بدرجہ غلومیں بڑھتے ہوئے سیدھا اور صاف اعلان کرتے ہیں:

ع ترا کھاواں ترے ہی گیت گاواں یا رسول اللہ
(عبدالتار نازی)

عالانکہ ایبا کہنے کی جرأت مشرکینِ مکہ کوبھی نہ ہوئی جب بقولہ تعالی ان سے یو چھا گیا:

﴿ أَمِّنْ هٰذَا الَّذِي يَرُزُونُكُمْ إِنْ آمُسَكَ رِزْقَهُ ﴾

بتاؤ تم که ہے وہ کون جو پھر تم کو دے روزی؟

اگر مولائے ہستی رزق و روزی روک لے اپنی اللہ اسکا جواب خودرازقِ کا نئات نے ہی قرآن مجید میں جا بجاار شاوفر مایا:

﴿ اَللّٰهُ الّٰذِی خُلَقَکُمُ ثُمَّ دَرُدَ قَکُمُ ﴾

خدائے پاک تو وہ قادر و مختار ہے جس نے شمصیں پیدا کیا اور پھر نوازا رزق و روزی سے ®

نیز وہ لوگ جواپی نوزائیدہ اولاد کو پیدا ہوتے ہی مار ڈالتے تھے یا جیسا کہ آج کل لوگ خاندانی منصوبہ بندی کرتے اوراسقاطِ حمل کروا دیتے ہیں، صرف اس خوف ہے کہ ہماری اولا دکھائے گی کہاں ہے؟ انھیں مفلسی کے خوف سے خبر دار کرتے ہوئے اپنی رزاقیت کی نوید یوں سنائی:

<sup>﴾</sup> خاندان کے بیچ بھوک سے بلکتے رہے، ازواج مطہرات ٹنائٹٹائے ہاں کئی کئی روز چولہانہ جاتا اور اصحاب صفہ پید پر پھر باندھتے رہے۔اگر نبی ٹائٹٹا روزی کے تقسیم کار «فَاسِمٌ دِدْ قِه» ہوتے تو اپنے اہل بیت اورازواج مطہرات واصحاب کو بھوکا پیاسا گوارا کرتے ؟

① الملك 21:67. ② الروم 30:40.

﴿ وَلاَ تَقْتُلُوْ آ اَوْلاَ ذَكُهُ مِّنَ اِمْلاَقِ " نَحْنُ نَرُزُقُكُمُ وَ النَّاهُمْ ﴾ نيز فرمانا:

﴿ وَلا تَقْتُلُوٓا آوُلادًالله خَشْيَةَ إِمْلاقٍ الْخُنُ نَزُزُقُهُمْ وَإِيَّا كُمْ

بہ خوف مفلسی خوں مت کرو اولاد کا اپنی

. کہ تم کو اور ان کو رزق دینے والے ہیں ہم ہی <sup>®</sup>

یعنی جو ابھی پیدا ہی نہیں ہوئے ﴿ نَرُدُقُهُمْ ﴾ کہہ کر انھیں سرفہرست کر دیا اور یوں روزی رسانی کی ذمہ داری کی حد کر دی مگر موجودہ مشرکین نے بھی کفران نعت کی حد

کردی کہ سرے سے اللہ کی رزّاقیت ہی کی نفی کردی اورروزی کا تقسیمِ کاررسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّلِيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ

کو ہنادیا۔

قصہ کوتاہ مسلمانوں کو بھی شیطان نے وہی فریب دیا جو سابق اقوام، یہودو نصاری کو ہوا کو بیا تھا اور اُضیں بھی وہی دھوکہ لاحق ہوا جو ان' المغضوب' اور' الضالین' اقوام کو ہوا تھا۔الطاف حسین حاتی جیسے ملی شاعر نے احادیث رسول سُلُقیمُ کی ترجمانی کرتے ہوئے اسی طرف اشارہ کیا ہے:

تم اوروں کی مانند وهوکا نه کھانا کسی کو خدا کا نه بیٹا بنانا مری حد سے رتبہ نه میرا بوھانا بوھا کر بہت تم نه مجھ کو گھٹانا

سب انسال بین وال جس طرح سرقگنده اسی طرح ہوں میں بھی ایک اس کا ہندہ

الأنعام 151:6 و بني إسرآ ، يل 31:17.

بنانا نہ تربت کو میری صنم تم نہ کرنا مِری قبر پر سر کو خم تم نہیں بندہ ہونے میں کچھ مجھ سے کم تم کہ بیچارگ میں برابر ہیں ہم تم مجھے دی سے حق \_

مجھے دی ہے حق نے بس اتنی بزرگ کہ بندہ بھی ہوں اس کا اور ایلی بھی

کرے غیر گر بُت کی پوجا تو کافر جو کھرائے بیٹا خدا کا تو کافر جھکے آگ پر بہر سجدہ تو کافر کواکب میں مانے کرشمہ تو کافر

گر مومنوں پر کشادہ ہیں راہیں پرستش کریں شوق سے جس کی جاہیں

نی کو جو چاہیں خدا کر دکھائیں اماموں کا رہبہ نبی سے بڑھائیں مزاروں پہدن رات نذریں چڑھائیں شہیدوں سے جا جا کے ماگیں دعائیں

نہ توحید میں کیچھ خلل اس سے آئے نہ اسلام گڑے نہ ایمان جائے (مدرب حال)

کسی شاعرنے اپنے کلام میں''صنم پرستوں''اور'' قبر پرستوں'' کا موازنہ کیا خوب کیاہے:

ایک ہی ''پُریھُو'' کی پوجا ہم اگر کرتے نہیں ایک ہی دربار پہ سرآپ بھی دھرتے نہیں

اپنی سجدہ گاہ دیوی کا اگر ''استھان''ہے آپ کے سجدول کا مرکز بھی تو '' قبرستان'' ہے

> اینے ''دیوتاؤں'' کی گنتی ہم اگر رکھتے نہیں آپ بھی''مشکل کشاؤں'' کوتو گِن سکتے نہیں

جتنے 'دککر'' اتنے 'دشکر'' یہ اگر مشہور ہے جتنے مُر دے اتنے سجدے آپ کا دستور ہے

> اپنے دیوی دیوتاؤں کو ہے گر کچھ اختیار آپ کے ولیوں کی طاقت کا بھی ہے کوئی شار؟

وقتِ مشکل ہے اگر نعرۂ جے نئے رنگ بلی آپ کو دیکھا لگاتے نعرۂ حیدر یا علی

> ر کھتا ہے اوتار ''پر بھو' اپنا گر ہر دلیں میں آپ نے سمجھا خدا کو مصطفے کے بھیس میں

جس طرح ہم ہیں بجاتے مندروں میں گھنٹیاں مرقدوں یہ آپ کو ویکھا بجاتے تالیاں ہم بھجن کرتے ہیں گا کر دیوتا کی خوبیاں آپ ہیں قبروں یہ گاتے جھوم کر قو الیاں

ہم چڑھاتے ہیں بتوں پر کھانا پانی دودھ دھار آپ قبروں پر چڑھاتے دیگ و حیادر بے شار

> پٹرتوں کو حرف آخر گرسجھنا ہے ضلال پیر اور امام کی تقلید ہے کیونکر کمال؟

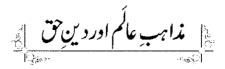
بُت کی پوجا ہم کریں، ہم کو ملے نارِ سقر آپ بوجیں قبر کو، کیوکر ملے جنت کا گھر؟

> کتنا ملتا جُلتا میرا آپ سے ایمان ہے آپ کہتے ہیں مگر ہم کو کہ'' بے ایمان'' ہے

شرکیہ انمال سے گر غیر مسلم ہم ہوئے پھر یہی انمال کر کے کیسے مسلم تم رہے؟

> تم بھی مشرک ہم بھی مشرک معاملہ جب صاف ہے ا جنتی تم دوزخی ہم، یہ کہاں انصاف ہے!

> > 156



#### <u> مندومت الم</u>

ہندومت و نیا کے قدیم نداہب میں سے ہے۔اس کے پیروکار وہم و خرافات کا شکار اور فرضی دیوتاؤں کے پابند تھے۔ یہی وہمی رسوم، رسوم عبودیت اور شعائر ندہب بن کئیں جن میں آگے چل کر فلسفیانہ خیالات، فرضی قصے کہانیاں شامل ہوتے گئے۔ان سب کے مجموعے کا نام ہندو مذہب ہوگیا۔ یہ لوگ فتح ونھرت کے لیے غیرمحسوں اور غیر مرکی قوتوں سے مدد طلب کرتے تھے۔ یہ مذہب تناشخ، چڑھاوا اور برہمن کی فضیلت کے گردھومتا ہے۔ ہندو مذہب کا یہ فلسفہ ہے کہ ہر چیز میں خدا ہے۔ ﷺ

#### بدهمت إ

بدھ مت سے قبل ہندو معاشرے میں فرضی دیوی دیوتاؤں کی بوجا ہوتی تھی۔ نجات کی اجارہ داری مذہبی ٹھیکے داروں کے قبضے میں تھی۔ جب تک بے شار معبودوں کوخوش نہ رکھا جائے، دنیوی زندگی کی راحت ومسرت محال تھی جنھیں خوش کرنے کی گنجی مذہبی پیٹواؤں کے قبضے میں تھی۔ فرضی قصے کہانیاں اور تصوراتی معبود، انسانی ذہن پر چھائے

① یمی وحدت الوجود یاجمہ اُوست کا نظریہ ہے جس کے بعض مسلم صوفیاء بھی قائل ہوگئے اور وجودی کہلائے، حالانکہ بیعقید کا تو حیداور سول اللہ طاقیم کی تعلیمات کے بالکل برعس ہے۔

ہوئے تھے۔ ننگ دھڑنگ سادھوؤں اور برکار ندہبی اجارہ داروں کی فوج ظفر موج یجارے منت کش طبقوں کی خون لیلنے کی کمائی ہڑپ کر جاتی تھی۔

بدھ مت کے رہنما مہاتما گوتم بدھ کاعظیم کارنامہ پیتھا کہ اس نے مظلوم اور دکھی لوگوں کو زبان کھولنے کی جرأت بخشی اور ایک مؤثر صدائے احتجاج بن کر ابھرا۔ بدھ کی اصل تعلیمات کو بعد کی آ میزشوں سے جدا کر کے دیکھا جائے تو بیر حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اس نے شرک اور بت برستی پر چوٹ لگائی اور بے شار فرضی دیوتاؤں کے تصور کو باطل قرار دیا۔ ذات یات کے چکر سے انسان کو آ زاد کیا۔ خرافات کا خاتمہ کیا۔ نجات کے لیے نا قابلِ فہم نذر ونیاز کاعقیدہ توڑا۔ بدھ کا پیغام پیچیدہ عبادات سے خالی تھا بلکہ یہ سادہ، واضح اورعوامی ضابطہ اخلاق برمنی تھا مگر افسوں کہ گوتم بدھ کی موت کے بعد ساتویں صدی عیسوی میں بدھ مذہب کے اندر جادو،منتر ،ٹونے ٹو تکے، دیومالائی وہم وخرافات حتیٰ که بُت سازی وبُت پریتی جیسی بدعتی رسوم داخل ہوگئیں ۔ جلد ہی مہاتما بدھ کی مورتی کوبھی بوجا جانے لگا۔اسے وشنو کا اوتار مان کر بشریت سے ماورا قرار دے دیا گیا اوریه نظریه قائم کیا گیا که اگرچه وه بظاهرانسان میں مگر اُنھیں الوہیت کا مقام حاصل ہے۔ 🖰 اسی طرح پیسادہ سااخلاقی ضابطہ شرک وبت پرستی کا آ میزہ بن گیا۔ زرتثت إ

زَرتُثت بظاہر شویت، یعنی دوخداؤں، یز داں ( خالق خیر ) اوراہرمن ( خالق شر ) پر

جیسے ہمارے ہاں بھی رسول اکرم طُلِیناً کے بارے میں مختار مجازی کا تصور گھڑلیا گیا، مثلاً:

مختارِ کا رخانۂ قدرت ہیں مصطفٰی
ہے اُن کو اختیار سپید و سیاہ کا

(ے نود دہلوی)

اعتقاد کا ندہب ہے۔لیکن اپنی ابتدائی تعلیمات کی رُوسے بیاللہ تعالیٰ کی تو حید ، اس کی ذات وصفات اور آخرت کی زندگی کے واضح تصور پر بنی مذہب تھالیکن لوگوں کی شرک پہندی اور او ہام پرسی کی وجہ ہے موجودہ پارسیوں کا مذہب آتش پرسی اور مجوسیت بن کر رہ گیا ہے۔

#### يهوديت

یہودیت دنیا کے قدیم نداہب میں سے ہے۔ یہودیوں کے خیال میں اس ندہب کی ابتداابراہیم ملیٹا سے ہوئی ہے مگر قرآن پاک نے یہ کہہ کران کے قول کا رد کیا ہے کہ ابراہیم ملیٹا نہ یہودی تھے نہ عیسائی بلکہ وہ تو مسلمان تھے اور مشرکوں میں سے نہ تھے۔ ماہرین نداہب نے یہودی ندہب کی یہ تعریف کھی ہے:

''یہودیت وہ مذہب ہے جس میں اللہ پر ایمان کے ساتھ ساتھ اپنی نسل کی برتری اور فضیلت وعظمت کا عقیدہ بھی داخل دین ہے۔ وہ اپنے آپ کواللہ کے بیٹے اور چہیتے کہتے ہیں۔''

حضرت اسحاق علیفا کے بیٹے حضرت یعقوب علیفا تھے جواسرائیل کے لقب سے مشہور ہوئے۔ اور ان کی اولاد بنی اسرائیل کہلائی۔ حضرت یعقوب علیفا کے چو تھے فرزند بہودا کے نام پر فد ہب یہودیت موسوم ہوا۔ بنی اسرائیل وراثنا مؤجّد تھے مگر مصرکے طویل قیام کے نام پر فد ہب یہودیت موسوم ہوا۔ بنی اسرائیل وراثنا مؤجّد تھے مگر مصرکے طویل قیام کے زمانے میں ان میں مصری دیوتاؤں ، حیوانات اور دوسرے جعلی معبودوں ، جیسے ''بعکل'' اور'' گائے کے بچھڑے'' کی پر شنش کا مرض پیدا ہوگیا، پھر یہ جہاں کہیں گئے ، مقامی لوگوں کے شرک سے متاثر ہوگئے۔ بنی اسرائیل میں ہزار ہا نبی مبعوث ہوئے۔ ان اس بے نتو حید کا درس دیا مگریے قوم سنبطنے کے بعد پھر بگڑگئی۔

#### عيسائيت إ

جس طرح انبیائے بنی اسرائیل کے پیش کردہ دین کو یہودیت کا نام ملا۔اس طرح حضرت عیسی علیقہ کی تعلیمات کے مجموعہ کوبھی عیسائیت کا نام دیا گیا، حالانکہ تمام پیغیمروں کی دعوت اسلام ہی کی طرف تھی۔

عیسی علیہ کی بعثت سے پہلے بہودی تو م اخلاقی اور مذہبی پہتیوں کی اتھاہ گہرائیوں میں گرچکی تھی۔ ان کے علاء پیٹ بوجا کرنے والے مشائخ، مادہ پرست اورعوام تو ہم پرست ہو چکے تھے۔ موسیٰ علیہ کے لائے ہوئے پیغام سے ان کا تعلق برائے نام رہ گیا تھا وگرنہ انجیل کے بیان کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ 33 برس کی عمر میں نبوت سے سرفراز ہوئے۔ انھوں نے دیگرانمیاء کے مانند توجید اللی کا پرچاراور بدعات کا ردّ کیا۔ یہودی علاء ومشائخ کی جاہ پرستی، شکم پروری اور دنیا داری پر شدید تقید کی جسے وہ شھنڈ نے پیٹوں برداشت نہ کرسکے اور سزائے موت کا حکم صادر کروا کے اسے صلیب پر چھانے کی کوشش کی لیکن اللہ تعالیٰ نے اپنے بندے عیسیٰ علیہ کو اپنی طرف زندہ آسانوں پراٹھالیا:

﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾

''نه ہی انھوں نے اسے قل کیا ہے اور نہ ہی اُسے سولی پر چڑ ھایا ہے۔'' اُللہ مُللہ مُل

''بلکہ اللہ نے اسے اپنی طرف اٹھالیا ہے۔''<sup>®</sup>

تاریخ نداہب پر گہری نظر ڈالنے والے جانتے ہیں کہ دنیا کی اکثر مشرک قوموں میں تثلیث کاعقیدہ کسی نہ کسی رنگ میں ضرور کار فرما رہا ہے۔

النسآء4:157. (2) النسآء4:158.

# نداہبِ عالَم اور دینِ حق

- ﷺ قدیم ''مصریوں''میں اس کے ارکان بیہوتے تھے۔ ﴿ سِینت ﴿ ہورس ﴿ شو۔ پہلا خشک سالی کا دیوتا، دوسرا برسات کا اور تیسرا ہوا کا۔
- الله "بابل" کے ہاں: ﴿ اَتَّو ﴿ اللَّا ﴿ بِبِلا آسان کا دیوتا، دوسرا پانی اور تیسرا ﴿ وَمِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ
  - 🏶 ہندوستان میں: 🗈 برہی ② وشنو ③ شو۔
  - العال میں: ﴿ زبوس (Zues) ﴿ بِإِذْ بِيُّران (Poseidon) ﴿ بِيدُسُ (Hades) ﴿ بِيدُسُ
  - (Pluto) پلوٹو (Neptune) نیپیچون (Neptune) پلوٹو (Pluto) کی پلوٹو (Pluto)
- ﷺ اسی طرح نیخ تن کاعقیدہ بھی مختلف قوموں میں کار فرما رہاہے، جیسے قوم نوح کے پاپنی بزرگ: ﴿ وَدْ ۞ سواع ﴿ يغوث ﴿ يعوق ﴿ نسر تھے۔ سکھ قوم میں بھی نیج پیارے ہیں (اور شاید وہیں سے بیعقیدہ ہمارے ہاں بھی درآیاہے۔)

# وينوش إ

تخلیق کا کنات ہے قبل اللہ کے سواکوئی شے موجود نہ تھی، پھراس قدیم ولم یزل نے، جو جملہ مخلوقات کا خالق ہے، ہوا اور پانی کو پیدا فرمایا اور اپنا عرش پانی پر قائم کیا، پھر آ سانوں اور زبین کو پیدا فرمایا۔ اللہ تعالی نے آ سانوں کوستاروں سے مزین فرمایا اور عرش پر مشمکن ہوا۔ زبین و آسان کی پیدائش کے بعد تخلیقِ ملائکہ ہوئی جو ہمہ وقت اور انکی طور پر اللہ تعالیٰ کی عبادت اور تنبیح و جہلیل میں مصروف رہتے اور تا قیامت رہیں گئے۔ تخلیق ملائکہ کے بعد اللہ تعالیٰ نے جنات پیدا فرمائے۔ اوران کا ٹھکانہ زمین کو تھرایا جہاں انھوں نے اپنی بستیاں بیالیں۔ جب جنات زمین پر فساد پھیلا نے اور با ہم قبل و عارت کرنے گئے تو اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کے ایک گروہ کو وہاں بھیجا جس نے زمین پر غارت کرنے گئے تو اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کے ایک گروہ کو وہاں بھیجا جس نے زمین پر

ہلاکت خیزیوں اور فسادیمیں ملوث جنات کوسمندری جزیروں کی طرف بھگایا۔ اب اللہ تعالیٰ نے ایک اور فضل مخلوق انسان کو بیدا فرمانے کا فیصلہ کیا اور فرشتوں سے فرمایا:
﴿ إِنِيْ جَاعِلٌ فِي الْأَدْضِ خَلِيْفَةً ﴾

'' بے شک میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں۔''<sup>®</sup>

اسی طرح فرشتوں کو تخلیق آدم اور زمین پران کی اولاد کی خلافت کی خبر دی۔ آدم سے قبل چونکہ جنات روئے زمین پر آباد تھے اور انھیں خون ریزیوں میں مبتلا پایا، اس لیے فرشتوں نے گمان کیا کہ زمین پر پیدا ہونے والی کوئی دوسری مخلوق بھی جنات کی طرح فسادی ہی ہوگی۔ اس پر انھوں نے عرض کیا کہ آیا توزمین پر ایسے کو اپنا خلیفہ بنانا چاہتا ہے جو وہاں فساد پھیلائے اور خون بہائے جبکہ ہم ہر وقت تیری شبیح و نقدیس کرتے ہیں گر اللہ تعالیٰ نے یہ کہ کر انھیں اپنے علم کامل اور حکمت ِ بالغہ سے آگاہ کیا:

﴿ إِنَّ اَعْلَمُ مَالَا تَعْلَنُونَ ۞

'' بے شک میں وہ چیز جانتا ہوں جوتم نہیں جانتے ''®

جب الله تعالی تخلیق آ دم فرما چکا اورائھیں فرشتوں اور جنات پر شرف عطا فرمایا تو اہلیس سمیت نمام فرشتوں کو حکم دیا کہ وہ آ دم کو تعظیمی سجدہ کریں تو اہلیس کے علاوہ تمام فرشتوں نے حکم الہی کے سامنے سرتشلیم ٹم کرتے ہوئے آ دم کو سجدہ کیالیکن وہ اکڑ گیا جس پروہ مرد دو کھرا۔

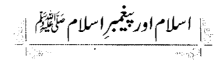
پھروہ معافی طلی کے بجائے انسانوں کو گمراہی کی دلدل میں پھنسانے کے دریے ہوا اور اولادِ آ دم کو کا تئات کے سب سے بڑے اور نا قابلِ معافی گناہ''شرک'' میں مبتلا کرنے کی سعی میں جُت گیا۔

البقرة2:30. (2) البقرة2:30.

شیطان نے انسانوں کو اغوا کرنے کے لیے کوئی بہانہ سوچنا شروع کیا، چنانچہ اس نے انسانوں کو یہ تجویز دی کہ وہ اپنے گزرے ہوئے بزرگوں کی یادگار تصویریں بنالیں تو لوگوں نے اس کی رائے کو بیند کیا اوران کی تصویریں بنا کر اضیں احترام اور تقدس کی نگاہ سے ویکھنے لگے۔ایک زمانہ گزرجانے کے بعدلوگوں نے تصویروں کو مور تیوں میں بدل دیا اوران سے برکت حاصل کرنے لگے اوران کی تعظیم کرنے لگے اوران کی اولاد اس طلالت میں ان ہے بھی آگے بڑھ گئی، چنانچہ وہ ان مور تیوں سے حاجات طلب کرنے لگے اوران کی نذرو نیاز کے لیے جانور ذرج کرنے لگے اوران سے دعا کمیں مانگنے کے عادی ہوگئے۔ یوں شرک عام ہوگیا۔

اولاد آدم شرک و بدعت کی انھی تاریکیوں میں ڈونق چلی گئی۔ اس دوران میں نوح علیا سے لے کرعسیٰ علیا تک بے شاریخیمرانِ باری تعالی تشریف لاتے رہے اور علم وحی سے اپنے اپنے زمانے کو روش کرتے رہے اور اقوام وملل کو راہ ہدایت کی طرف بلاتے رہے لین ان کے گزر جانے کے بعد ماحول پھر جہالت کے گھٹا ٹوپ اندھیروں میں گھر جاتا ۔۔۔۔۔۔ کہ خلوع اسلام ہوا جس نے تحریف شدہ مذاہب کے غلط سلط نظریات کی نفی کر کے چھے نظریہ فدہب کی راہ صواب بھائی۔

رب العالمین نے سرز مین عرب میں حضرت محمد مثالیقی کو اس کام کے لیے مبعوث فرمایا جس کے لیے بیچھلے انبیاء بیال آتے رہے تھے۔ آپ مثالی کے مخاطب عام انسان بھی تھے اور پچھلے انبیاء کے بگڑے ہوئے بیروبھی۔ سب کو سیح رویہ کی طرف دعوت دینا، سب کو از سرنو اللہ کی ہدایت پہنچا دینا اور جو دعوت وہدایت کو قبول کریں۔ انھیں ایک ایس امت بنا دینا ان کا کام تھا جو ایک طرف خود اپنی زندگی کا نظام اللہ کی ہدایت پر قائم کرے اور دوسری طرف دنیا کی اصلاح کے لیے جدوجہد کرے۔



صحرائے عرب سے آفتاب اسلام کے طلوع ہونے سے قبل دنیا والے ایک بار پھر شرک و کفر کی دلدل میں پھنس چکے تھے۔ اللہ کے گھر'' کعبۂ' کو بت خانہ بنادیا گیا تھا۔ جاہلیت کے اس عالم میں 9 رئیج الاول بروز سوموار بوقت صبح صادق بمطابق 23 اپریل 571ء میں پیغیبر اسلام حضرت محمد شاہیم کی ولادت عرب کے شہر مکہ میں قبیلہ قریش کے معزز ترین خاندان بنو ہاشم میں ہوئی۔

آپ کا بچین، لڑکین اور جوانی نہایت پا کیزہ تھے۔خواص و عام میں صادق وامین کے لقب سے مشہور تھے۔شروع سے ہی بت پرسی،شراب نوشی اور ہرقتم کی برائی سے دور اور نفور تھے۔میلوں شیلوں، ناج گانے، راگ رنگ کی محفلوں اور لہوولعب کے مشاغل سے اجتناب کرتے تھے۔ چالیس برس کی عمر کو پہنچ تو آپ تنہائی پند ہوگئے اور معبود تھیقی کی معرفت کے لیے غوروفکر میں محور ہنے گئے۔ مکہ میں غار حرا آپ کی تنہائیوں معبود تھیقی کی معرفت کے لیے غوروفکر میں محور ہنے گئے۔ مکہ میں غار حرا آپ کی تنہائیوں کا مرکز تھا۔ اس غار حرا میں پہلی وحی نازل ہوئی۔ آپ سالی ہوئی۔ آپ کو تلی ہوئی۔ آپ کو تلی ہوئی۔ آپ کو تلی دی اورا پنے بچپازاد بھائی ورقہ بن نوفل سے آپ کو ملوایا۔ انھوں نے واقعہ میں کر آپ کی نبوت ورسالت کی شہاوت دی۔ شبیلی وحی کے بعد دوسری وحی اتری جس میں آپ کو تبوت ورسالت کی شہاوت دی۔ شبیلی وحی کے بعد دوسری وحی اتری جس میں آپ کو کر ہمت باندھ کر فریف انذار ادا کرنے اور اللہ تعالیٰ کی عظمت و کبریائی واضح کرنے کا

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: حديث: 3، و صحيح مسلم، حديث: 160.

تھم دیا گیا۔ آپ نے کو ہِ فاران پر چڑھ کرسب سے پہلے اپنے قبیلہ قریش کو پکارا۔ لوگ جمع ہو گئے تو آپ نے پہلے ان سے اپنے صادق وامین ہونے کا برملا اعتراف کرایا، پھر توحید الٰہی کا پیغام پہنچاتے ہوئے فرمایا:

«قُولُوا لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ تُفْلِحُوا»

'' کہہ دو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ، کا میاب ہوجاؤ گے۔' ®

لوگوں کے لیے آبائی ندہب اور شرکیہ رسوم ترک کرنا شاق تھا، اس لیے وہ اس پیغام کو قبول کرنے کے لیے تیار نہ ہوئے۔ سوائے عوامی طبقوں سے تعلق رکھنے والے چند افراد کے کسی نے اسلام قبول نہ کیا۔ قریش کی مزاحمت دن بدن بر ھنے لگی۔ اہل مکہ سے مایوں ہوکر نبی شائی کا طاکف تشریف لے گئے۔ وہ لوگ سخت بدسلو کی بلکہ بدتمیزی سے پیش آئے۔ مجبور ا آپ نے مکہ سے مدینہ ہجرت کی جہاں مشرکین و کفار کے علاوہ یہود اور منافقین سے بھی معاملہ پیش آیا، چنانچہ جنگ بدر سے جوک تک کے ایک طویل سلسلۂ خوات کا سامنا کرنا پڑا، تاہم مدینہ میں اسلام کو اپنا ایک وطن، سلطنت و حکومت اور خالص اسلامی معاشرہ میسر آگیا۔ 6 ھیں حدیبہ کا صلح نامہ مرتب ہوا جس میں کفار مکہ خالص اسلامی معاہدہ وصلح کیا۔ 8 ھیں کفار مکہ کا جہدشکن کے نتیج میں نبی شائی آئے کہ کہ کا قصد کیا اور خون خراب کے بغیر مکہ فتح کر لیا۔ 9 ھیں نبی شائی کے نسوالا کھ مسلمانوں سمیت اپنی زندگی کا پہلا اور آخری جج ادا کیا۔ اس موقع پر میدان عرفات میں خطبہ ججة سمیت اپنی زندگی کا پہلا اور آخری کے ادا کیا۔ اس موقع پر میدان عرفات میں خطبہ ججة ادود کے بعد دین اسلام کی تحمیل کی بشارت ملی اور ارشاد باری تعالی ہوا:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱلْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ

دِيْنًا ﴾

٠ مسند أحمد: 492/3

### اسلام اور پیغیبر اسلام مَثَاثَیْنِ

"آج میں نے تمحارے لیے تمحارا دین کمل کردیا اور تم پراپی نعت کامل کردی اور تم پراپی نعت کامل کردی اور تمحارے لیے تمحارا دین کمل کردیا ور تمحارے لیے "اسلام" کو بحثیت دین پیند کیا۔"

جمة الوداع کی ادائیگی کے بعد 12 رئیج الا ول بروز سوموار بوقت چاشت مختصر علالت کے بعد «اَلَلْهُمَّ! بِالرَّفِيقِ الْاَعْلٰی "کہتے ہوئے آپ کی پاکیزہ روح قفس عضری سے بواز کرگئی۔ ﴿إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ »

① المآئدة 3:5.

# ا محبت رسول مَنْ النَّذِيمُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللللَّمِلْمِي اللللّلِي اللَّهِ اللَّهِ الللَّالللللَّمِي الللَّمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْم

الله تعالى نے اينے فرمان:

﴿ يِنْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾

'' یہ ہمارے بھیج ہوئے پینمبر ہیں جن میں سے ہم نے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے۔''<sup>®</sup>

کے تحت پیغمبر اسلام حضرت محمد مظافیظ کو خاتم النبیین اور سید الرسلین بنایا ہے، للذا آپ کی ذات گرامی محبوب رب بھی ہے اور محبوب خلائق بھی، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنی محبت کا اظہار یوں فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلْلِمِكْتَهُ أَيْصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾

'' بے شک اللہ تعالیٰ اپنے نبی مُلَاثِیُمُ پر رحمتیں بھیجنا ہے اور اس کے فرضتے ان کی بلندی درجات کی دعا کیں کرتے ہیں۔''

اورساتھ ہی مومنین ومومنات کو حکم دے دیا کہ

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ امَّنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾

''اے ایمان والو! اس پر درود وسلام بھیجو، خوب سلام بھیجنا۔''<sup>®</sup> بایں سبب نعت گوشعراء نے رسول اکرم مَثَل آئم سے محبت کو نعت کی اساس اور بنیا د

کا درجہ دے دیا، اس لیے نعت گوشاعر کے لیے ضروری ہے کہ وہ آپ سے والہا نہ محبت، عقیدت اور شیفتگی رکھتا ہو۔

شاعر جس قدرآپ کی محبت میں سرشار ہوگا، ای قدراس کے کلام میں کیف اوراثر پیدا ہوگا لیکن اگراس کے دل میں محبت رسول سُلُیْمِ کی کسک موجود نہیں تو اچھی اور کیفیت انگیز نعت بھی نہیں کہ سکتا۔ نعت کی دل آویزی، دل کشی اور خوبی کے لیے محبت رسول سُلُمِیْمِ کی شرط لازم ہے وگر نہ نعت روکھی پھیکی ہی رہے گی۔ نعت گوئی سرتا سرکار وبار محبت سے تعبیر ہے اور محبت بھی ایسی جس کی وجہ سے محبوب کی ہرایک اوا پیاری گئی ہوگر ایسی مبالغہ آمیز محبت اور مودّت مطلوب نہیں جورب کی بندگی سے بی زکال دے، مثلاً: مسرفین نے کہا:

ع تیرے بندے ہیں سب ، کیا عرب کیا عجم (رُعب انصاری)

ع ہم ہیں عبدِ مصطفیٰ، پھر تجھ کو کیا (احدرضاخان)

کامیاب نعت گوئی کے لیے سوزوگداز اور جاذبیت کی ضرورت ہے۔ ذوق وشوق کی کیفیتوں میں ڈوب کر کہی جانے والی نعت کی ئے میں جب محبت کا جذبہ اور الفاظ کی دھڑ کنیں ہم آ ہنگ ہو جاتی ہیں تو شعروں میں سوز و گداز کی ہزار کیفیات چھلک اٹھتی ہیں، مثلاً:

مہکتی رہتی ہیں جس سے مدینے کی گلیاں علاقہ کیا کسی خوشبو کو اس پینے سے (شوکت تھانوی)

ان کی ذات و صفات اک دریا اور یہ الفاظ میرے مثل حُباب سب میں کچھ کچھ کی سی لگتی ہے جو بھی آتے ہیں ذہن میں القاب (فضلی)

طیبہ کا ہر اک کوچہ کیونکر نہ معطّر ہو پھیلی ہوئی کہت ہے سرکار دو عالم کی (حمیدکھنوی)

مگراس میں وہی لوگ کامیاب ہوتے ہیں جنھوں نے اپنے فکر ونظر کی تربیت کی ہے اور قلب و روح کو احتیاط کا خوگر بنایا ہے وگرنہ جذبات ہمیشہ دامن احتیاط جھوڑ کر ادھراُدھرنکل جانے کے عادی ہیں۔ تجاوزِ حدکی ایک مثال دیکھیے:

علی الاعلان سِرِ کُنْتُ کَنْزاً مَخْفِیّاً کہیے گر اُس کی شریعت کا ادب مانع ہے کیا کہیے (حفیظ جالندهری)

چلوں، میں جان حزیں کو نثار کر ڈالوں نہ دیں جو اہلِ شریعت جبیں کو اِذنِ سجود ذرا خبر نہ رہی ہوش و عقل و ایمال کی بین سجود ہیں ڈال دی جبین سجود (امنرگونڈوی)

جبکہ قرآن مجید نے ان لوگوں کی مدح کی ہے جوآ داب نبوی مَثَالِیُّا کی پابندی کرتے ہیں، جیسے فرمایا گیا:

﴿ فَالَّذِيْنَ اَمَنُوْا بِهِ وَعَزَّرُوْهُ وَنَصَرُوهُ وَالنَّبُعُوا النُّورَ الَّذِنَى ٱنْزِلَ مَعَةَ لا أُولِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞

''پس ایمان دالے تو وہ ہیں جو آپ پر ایمان لائے اور آپ کی عزت و تو قیر اور نصرت و مدد کی اور اس نور کی پیروی کی جو اس کے ساتھ اتارا گیا، یہی لوگ کامیابی حاصل کرنے والے ہیں۔''®

چنانچے صحابہ کرام ٹٹائٹٹم کا طرزعمل ملاحظہ ہو کہ وہ نبی ٹٹاٹٹٹم کی مجلس میں اس طرح بیٹھتے تھے جیسے ان کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں ،البتہ ذراس بےاحتیاطی اور ادنی سی لغزش ایمان واعمال کوغارت کردیتی ہے۔

بقول مولوی عبدالحق: نعت میں ایسے مضامین باندھے جانے چاہئیں جو نبی مُثَاثِیْم کے شام اللہ میں مثالیٰ اور اخلاقی شایان شان ہوں اور جن کے لکھنے پڑھنے اور سننے سنانے سے لوگوں پر روحانی اور اخلاقی ارا تا مرتب ہوں، مثلاً:

|      | 1   |
|------|-----|
| ميره | יפע |

① الأعراف 7:757.

### محبت رسول مَثَاثِينِمُ إِلَيْ

قوم جو علم سے تھی ہے بہرہ
کھول دی زندگ کی اس پہ کتاب
ان کا پیغام جس نے اپنایا
آگیا اس کی زندگی پہ شباب
آگیا اس کی زندگی پہ شباب
آپ ہی کی بنائی وہ نکلی
جب بھی سوجھی کسی کو راہِ صواب
زنطلی)

پلیٹ دی جس نے کایا اک نظر میں بزمِ ہستی کی کوئی اعجاز تھا یا عزمِ مردانہ محمد کا عرب کا ذرّہ ذرّہ آج تک سرشارِ وحدت ہے کبھی گردش میں آیا تھا وہ پیانہ محمد کا (محوی) کلھنوی)

یہ کس نے ساز چھیڑا دہر میں وحدت پرسی کا ترانے شرک کی تانوں کے مدہم ہوتے جاتے ہیں (ابراحس گنوری)

ینہیں کہ نعتیہ اشعار سننے کے بعد دل پر بیاثر ہو کہ کسی شاہدرعنا ،خوش رُو،خوش اندام اور نازک بدن محبوب کی تعریف ہے جبیبا کہ بقول غلام امام شہید:

> قدِ رعنا کی ادا ، جامهٔ زیبا کی بیجبن سرگیس آنکھ عجب ، ناز بھری وہ چیؤن

ادب واحترام کے تقاضے کے پیش نظر ہی نعت میں ایسی عاشقانہ شاعری کی حوصلہ شکنی کی گئے ہے جو ہندی گیتوں کا انداز لیے ہوئے ہے، مثلاً:

ع مدینے میں مورا پیا بالا ہے رے

اور برزبان پنجابي:

ع اگ لاوال مندرال نول کلّی یار دی سُرکدا چوٹا

نعت کے مضامین میں ایک نمایاں موضوع جملہ انبیاء پیلی پر نبی مظافیا کی فضیلت کا بیان ہے۔ صحیح اسلامی تصور ہیہ ہے کہ دیگر انبیاء کی پیغیبرانہ عظمت اور شان رسالت کا شعور رکھتے ہوئے ، نیز ان کا پورا پورا احترام کرتے ہوئے نبی مظافیا کی شان فضیلت اور شرف و ہزرگ کا ذکر کیا جائے مگر بعض اوقات شاعرانہ زور بیان میں الی باتیں ہوجاتی ہیں جن سے دوسرے انبیاء پیلی کی تو ہین کا پہلونکل آتا ہے۔ جیسے:

اے سرِدارِ رسل تیری وہ ہے شانِ بلند انبیا رہتے ہیں تیرے آستال پر سر بہ خم (تاج عرفانی)

اور پيه:

خلیل اس کے گلزار کا باغباں
سلیماں سے کئی مہردار اس کے ہال
خصر اس کی سرکار کا آب دار
زرہ ساز داود سے واں ہزار
(میرحن)

محبت رسول مَالْقَيْلِم ا

ع تجھ در پہ آرزو میں سلیماں مثالِ مُور (عاتم) کرے جو ہم سری اس سے کے تاب

کہ نبیوں سے بڑھ کے ہیں اس کے اصحاب <sup>®</sup>
(سودا)

حالانکہ نبی اکرم مٹائی انے اپنے شرف وفضیلت کا اظہار کرتے ہوئے کسی دوسرے نبی کا ذکر استخفاف کے انداز میں نہیں کیا۔ بقول ریاض الحن:

"نعت چونکہ الفت رسول اللہ عَلَیْمُ کی ولولہ انگیزی اور جوش محبت کی ترجمان ہوتی ہے، اس لیے نعت گوشاعر سرور ومحبت کی بے خودی میں اعتدال کے رستے سے ہٹ جاتا ہے اور دوسرے انبیاء سے رحمتِ عالم عَلَیْمُ کا تقابل کرتے ہوئے ایسے الفاظ کہہ جاتا ہے جو در حقیقت نعت رسول (عَلَیْمُ ) نہیں ہوتے بلکہ ان میں توہینِ انبیاء کا مفہوم مضمر ہوتا ہے جس کی حدیہ ہے کہ نبی عَلَیْمُ سے دوسرے نبیوں کا تقابل تو کیا بعض اوقات شاعر انبیاء بیم کہ نبی عَلَیْمُ سے دوسرے نبیوں کا تقابل تو کیا بعض اوقات شاعر انبیاء بیمُ کی حدید ہے کہ نبی عَلَیْمُ سے مقابل بھی نیج سمجھتا ہے۔ (نعوذ بالله من ذلك)، مثلًا: عبدالرب نشتر کی یہ جہارت:

ے مِرے کحن پر رشک داود کو ہے مدینے کی گلیوں کا نغمہ سرا ہوں

حالانکہ لئن داودی کوخود قرآن مجید نے ان الفاظ میں قابل تحسین اور مثالی فرمایا ہے کہ ان کے ساتھ پہاڑ اور پرند ہے بھی اللہ تعالی کی حمد وثنا کرتے تھے بحوالہ قرآن مجید: ﴿ إِنَّا سَهَدُّوْنَا الْجِهَالَ مَعَهُ مُسَيِّحٌ فَى بِالْعَشِيقِ وَالْإِشْرَاقِ ﴿ وَالطَّلْمِرُ مَحْشُوْرَةً ﴾

'' بے شک ہم نے پہاڑوں کو اس کے ہمراہ سخر کر دیا، وہ دن کے پچھلے پہر اور سورج چڑھنے کے وقت شیج کرتے تھے اور پرندوں کو بھی جب کہ وہ اکٹھے کیے ہوتے ۔''<sup>®</sup>

### طرز اظهار

نعت گوشعراء سے طرز اظہار و بیان میں شاکتگی کا وہ انداز متقاضی ہے جو نبی اکرم مَالیّیْلِم کے ادب واحترام کا مظہر ہو۔ نعت کا جو طرز ہمارے شعراء اور نعت خوال حضرات نے اختیار کیا ہوا ہے، اس میں غزلیہ انداز کا نعتیہ کلام بھی ہے جو بہت قابل اصلاح ہے، مثلاً: غزلیہ شاعری میں رندی ومستی وخریات کا ذکر ملتا ہے، اس طرح نعت گوشعراء بھی اپنے شرائی ہونے پر ناز کرتے ہیں جیسے:

ع ہاں رند ہوں گر ہوں ثنا گوئے مصطفیٰ (مَالَیْظِ) (مَالِیْظِ) (مولا بخش قلق)

كا دعوى ، نيزاليى شاعرى ميس ہر جگه غزل گوئى كا رنگ نظر آتا ہے ، مثلاً:

لٹیں زُلف کی جو گئیں لٹک تو جہان سارا گیا مہک ہوکیں مہت بلبیں اس قدر تو یہ غنچ ہولے چنگ چنگ (عزر وارثی)

مضامین نعت کے اس غزلیہ طرز اظہار پہ تقید کرتے ہوئے کم وہیش ہرنا قدِ نعت نے عامیانہ انداز کی ان غزل نما نعتوں کوحقیقی نعتیہ کلام سے فروتر گردانا ہے جو بازاری

<sup>🛈</sup> صّ 38:19,18.

معثوقوں کے لیے مرق ج ہے۔ بھلانعت کا زلف وگیسواور خال و خط سے کیا تعلق! الی شاعری نعتیہ ادب و احترام کے سراسر منافی ہی نہیں، نا قابل معافی بھی ہے۔ بقول اے ڈی نیم: یوں معلوم ہوتا ہے کہ شاعروں نے عام محبوب کی جگہ رسول اللہ عَلَیم اللّٰ کا نام رکھ دیا ہے اور زلف و رخسار اور کاکل وگیسو کی تعریف شروع کر دی ہے۔ اس انداز کی نعتوں میں ایسے اشعار بھی مل جاتے ہیں جنھیں اگر نعت کے عنوان سے پیش نہ کیا جائے تو ان پر غزل کا گمان ہوتا ہے۔ گویا نعت پر غزل گوئی کا رنگ غالب ہے، مثلاً: امیر خسر و کے بیا شعار:

نمی دانم چه منزل بود شب جانیکه من بودم بهر سو رقص ببعل بود شب جانیکه من بودم خدا خود میرِ مجلس بود اندر لامکال خسره محمد شمعِ محفل بود شب جانیکه من بودم

اور پیرمهرعلی شاه کا بیه کلام:

کھ چند بدر شعشانی اے متصے چیکے لاٹ نورانی اے کالی زلف نے اکھ متانی اے مخور اکھیں ہن مدھ بھریاں

اس قتم کے اشعار کی مجموعی فضا غزل نما ہے جس میں غزل کے معروف علائم ورموز اور غزل گوئی کی مانوس کیفیت رچی لبی نظر آتی ہے جن میں نعت کامفہوم اور ماحول کم ہی نظر آتا ہے۔

سید مودودی کہتے ہیں: ''عام نعت گوشعراء جس طرح رسول اکرم مُنالِیمُ کومعشوق نازنین تصورکر کے آپ مُنالِیُمُ کے سرایا کی تفصیل بیان کرتے ہیں ، بیانداز کلام سوءِ ادب ہے۔آپ مُنْ اللّٰهِ اَ اور محاس بیان کرتے وقت وقار، متانت ، تعظیم اور تقدیس کی روش اختیار کرنی جا ہے۔

# انتخاب الفاظ

نعت کے موضوع کی مناسبت سے الفاظ کے انتخاب میں بھی ایک پاکیزگی اور شائنگی ہونی چاہیے۔ نبی مُلَائِیْم سے وابسگی اور شیفنگی اس بات کی متقاضی ہے کہ کسی سُتاخی یا سوقیانہ بن کا اظہار نہ ہو، مثلاً: عرفی کا ایک شعرہے:

> سایهٔ من چمچو من در ملکِ جستی است سایهٔ تو در عدم پینمبرِ جستائ من

یعنی جس طرح رسول الله عُلِیم کا سایہ بیس تھا، اس طرح میرا بھی کوئی ثانی نہیں ہے لیکن دوسرے مصرع میں'' پیغبر ہمتائے من'' لکھنا گستاخی کی حد ہے۔ اس طرح عرفی کا ایک اور شعر بھی ہے جو انتہائی فخش اور گندا ہے اور آ داب نعت تو دور کی بات ہے، کا ایک اور شعر بھی خلاف ہے، یعنی:

شاہدِ عصمت تلاش صحبتِ من کے گند خونِ حیضِ دخترِ رز جوشد از لبہائے من کران اور میں اور اور اور کر سرائی جو ساتعلق

نعت کے لواز مات میں ادب واحر ام کے بہت سے پبلو ہیں جن کا تعلق موزوں زبان و بیان، انتخاب الفاظ ، تشبیہ واستعارہ اور انداز تخاطب سے ہے ۔ نعت کی مجموعی فضا کو ادب واحر ام کے ان جذبات عالیہ سے سرشار ہونا چاہیے جن کی نعت متقاضی ہے ۔ دراصل نعت ہے ہی شان رسالت کا ادب واحر ام ۔ یہ ایسا نقط مُستنیر ہے جہاں سے صنف ِنعت کے جملہ لواز مات کی شعاعیں پھوٹی ہیں ۔ نعت گوئی میں رسول اکرم مُلِیْمُونِ

کا احترام ہی سب کچھ ہے۔نعت گوئی معراج دیدار حبیب شائی کی منزل ہے۔نعت گو، فرشتوں کا ہم زبان اور تمام ارواح مبار کہ کا ہم نواہے۔

تثبيه واستعاره

نعت کے اظہار میں ایسی تشبیہ یا استعارے سے گریز کرنا چاہیے جس سے نعت کی یا کیزگی اور شائنگی متاثر ہوتی ہو، مثلاً:

> دیکھیے ہوگا ''سری کرش'' کا کیوں کر درشن سینئہ نگ میں دل گوپیوں کا ہے بے کل (محن کا کوردی)

شعر مذکور میں نبی منگائیا کے لیے''سری کرشن' (جو ہندوؤں کا دیوتا ہے اور ان کے عقیدے کے مطابق بھگوان کا اوتار ہے) کا استعارہ استعال کیا گیا ہے «نعو ذباللّٰه من ذلك» بیانتہائی سوءاوب ہے۔

اس طرح الطهر ما پوڑی کا شعرہے:

کب ہیں درخت حفرتِ والا کے سامنے مجنوں کھڑے ہیں خیمہُ لیا کے سامنے

اس شعر کے دوسرے مصرع میں نبی عَلَیْمِ کو کیلی سے اور گنبد خضریٰ کو خیمہ کیلی سے تثبیہ دینارسول اللہ مَنَامِیْمِ کے شایان شان نہیں۔

نعت میں اس طرح کی تشیبہات واستعارات کا استعال دراصل شاعروں کے فکر وفن پرغزل کے گہرے اثر ات کا نتیجہ ہے۔ان کی نعت گوئی میں تغزل کا رنگ اورغزل کے مخصوص علائم ورموز کا استعال بھی آتا ہے جن کا انداز عامیانہ اور بازاری ہے اور بیہ

#### سوقیا ند مزاج نعت گوئی کے آداب کے خلاف ہے۔

### انداز خطاب

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَآءِ الْحُجُرْتِ ٱكْثَرُّهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ۞

'' بے شک وہ لوگ جوآپ طَالِیْکِم کو حجروں کے باہر سے پکارتے ہیں،ان میں ۔ ہے اکثر بے عقل ہیں ۔'' ®

مگراہے کیا کہیے کہ بعض لوگ عاشقانِ رسول (مَنْ الْمِیْمُ) ہونے کا وعویٰ بھی کرتے ہیں مگر جاہلانہ ضد کے ساتھ کہتے ہیں:

اَساں یا محمد کہنا اے تساں اینویں سروریاں رہنا اے لہٰذا اس ضمن میں نعت گوشعراء کو قرآن مجید کے ارشاد ﴿ وَ تُعَرِّدُوهُ ۗ وَ تُوقِّدُوهُ ﴾

<sup>(1)</sup> الحجرات4:49.

## (اوران کی تعظیم وتو قیر کرو) کی پیروی کرنی چاہیے۔ حقیقت نگاری

تخیل اور محاکات عام شاعری کے عناصر ترکیبی ہیں اور ندرت و مبالغہ روح رواں ہے، جب تک عمومی شعر میں تخیل کی مینا کاری اور مبالغہ کی رنگ آمیزی نہ ہو، شعرایک بادہ بے کیف، گل افسر دہ اور شمع بے لو بن کررہ جاتا ہے۔ مگر نعتیہ شاعری میں تخیل کی نادرہ کاری و جد ت طرازی اور مبالغہ کی حسن آرائی شجر ممنوعہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ نعت میں کوئی ایسا مضمون جو واقعیت کے خلاف اور اصلیت کے منافی ہو، جس کی اساس محض خیال اور آرائشِ مبالغہ پر ہو، نعت کے جادہ جمال کو غبار آلود کر دیتا ہے اور نعت اظہار عقیدت کے بجائے شعر کی کیف آفرینی کا مظہر بن جاتی ہے، مثلاً:

قربان ہو اِس بندگی پہ لطفِ رہائی
یوں بندہ بنا کر ہمیں زنداں سے نکالا
(حسن رضا بریلوی)

نعت درحقیقت محبت رسول طُلَیْمَ کی نغمہ سنجی وترانہ سرائی کا نام ہے، اس لیے اس میں صدافت مضمون اور واقعیت مفہوم کے سواکسی شے کی گنجائش نہیں۔ شریعت ِ اسلامیہ میں چونکہ ''حدود'' کی رعایت کی بہت زیادہ اہمیت ہے، لہذا ایسا مبالغہ جوجھوٹ ہو، روانہیں، مثلاً:

جسے جاہے کرے ناجی جسے جاہے کرے ناری محمدٌ مالک و مختار ہے سرکار کے گھر کا <sup>(1)</sup> (امانت کھنوی)

نی سَائی الله تو کا ہمارے شاعروں نے تو پیروں کو بھی جنت دوزخ کا مالک بنادیا ہے۔

اس شعر میں شاعر حدود کھلا کگتے ہوئے نبی مُناتِیَّا کواللہ کے درجے میں پہنچا کرخود شرک کی دلدل میں کھنس گیا۔

اسی کا ہے نام آج سب کی زباں پر حکومت اسی کی ہے دونوں جہاں پر شجر پر مکیں پر مکاں پر فلک پر زمیں پر زماں پر  $^{\odot}$  فلک پر زمیں پر زماں پر  $^{\odot}$ 

ایسے اشعار رسول اللہ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْمَ کو مقام نبوت ورسالت سے اُٹھا کر الوہیت میں داخل کر دیتے ہیں جو بالکل جائز نہیں اور ان کے ڈانڈے شرک سے جاملتے ہیں ، مثلاً: اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ ٱلله نُورُ السَّلوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾

''الله زمین وآسان کا نور ہے۔''

پیرانِ سہروردی و چشتی و قادری

قاسم ہر ایک ان میں ہے فردوس و نار کا

(کلبطیٰنواب)

بقول شاعر:

زمین و زمال تمهارے لیے کمین ومکال تمهارے لیے بین دو جہال تمهارے لیے بین دو جہال تمهارے لیے بین دو جہال تمهارے لیے حالانکہ قرآن مجید میں نص صرح ہے: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ''اور میں (اللہ) نے جنوں اور انسانوں کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔'' (الذریات 56:51)

لیعنی زمین وآسال کی ہر چیز اللہ ہی کے نور سے روش ہے جبکہ شعراء غلو سے کام لیتے میں جیسے:

> ع تها نور ترا مظهرِ ارضین و ساوات (مرزاعزیزلکھنوی)

ع جاند ، سورج روشیٰ پائیں تمھارے نور سے (محم قلی قطب شاہ)

ع زمین و آساں اور چاند سورج ، عرش اور کری ظہور اس عالم بستی میں ہے سارا محمد کا (سرورلاہوری)

کیا شانِ احمدی کا چمن میں ظہور ہے ہر گل میں ہر شجر میں محمد کا نور ہے (گنام)

اور بات اسی انتہا پہنم نہیں ہوتی بلکہ (مثلیث کے نظریہ'' ایک میں تین'' کی طرح) وحدت میں کثرت کا گنجلک نظریہ شعراء نے یوں پیش کیا ہے:

زہے صنعت بنایا پنجتن کو ٹور واحد سے دکھایا لطف صانع نے عجب وحدت میں کثرت کا (سیم بحر تپوری)

شاعروں کی بو العجبیاں دیکھیے کہ انھوں نے یہاں تک غلو کیا ہے کہ پہلے تو نور محمدی مَالَیْظِم کا ذکر کیا، پھر پنجتن کونورنہا وقرار دیا اور مزید آگے نبو ھے تو تمام اہل بیت کو

#### محبت رسول سَالَيْنَا مِ

ہی نوری مخلوق قرار دے دیا، مثلاً:

تیری نسلِ پاک میں ہے بچ<sub>ہ</sub> بچ<sub>ہ</sub> نور کا تو ہے عینِ نور، تیرا سب گھرانہ نور کا (مولانااحمدرضاخان)

کچھاورآ گے بڑھے تو اہل بیت میں سے علی ڈٹٹٹؤ کی نضیلت یوں بیان کی:

ہے ہیں فخر رسولانِ سلف جانشین ان کا علی شاہِ نجف ہے لقب جس کا امیر المونین ہے لقب جس کا امیر المونین شیر حت ، استادِ جریلِ امیں وہ ولی حق ہے اور دستِ خدا وہ نہیں ہے "نورِ احم" سے عُدا

اِن دو کے سوا کون سہارا ہے ہمارا یا شاہِ نجف لیں گے خبر یا شی لولاک (اسپر کلھنوی)

(رائق)

چاہیے تو یہ کہ تخلیق نعت کے دوران میں شاعر تخیل کی پرواز کوشرعی حدود تیود کے اندر رکھے اور حقیقت محمدی کے بیان میں عقائد کی تفصیلات و جزئیات تک کی صحت کا خیال اور نبی مَالَّیْنِیَّم کی تغلیمات کو پیش نظر رکھے۔آپ سے محبت میں آشفتگی کے بجائے شیفتگی اور شوریدگی کے بجائے سپر دگی کا مظاہرہ کرے۔آپ مالیُّیْم کے ذکر میں جوش کے ساتھ ہوش کو بھی ملحوظ رکھے۔ نبی مُنْلِیْم سے عقیدت و محبت کے ساتھ سیرت طیبہ پر گہری نظر، ہوش کو بھی ملحوظ رکھے۔ نبی مُنْلِیْم سے عقیدت و محبت کے ساتھ سیرت طیبہ پر گہری نظر،

#### محبت رسول مَالْثَيْظِمِ

تعلیمات رسالت سے قلبی تعلق ، پیکر رسالت سے ول بشگی ،مقصد بعثت سے آگاہی ، شعورِ مقام رسالت ، دینی امور و مسائل سے واقفیت ،تزکیۂ قلب ونظر ، روح کی طہارت،عقید ہے کی پختگی ، دل ونظر کی سلامتی ، جذبات کی صحت وصداقت اور تاریخ عہد رسالت سے بہرہ ورہو۔

نعت ایک مقدس آز مائش ہے، لہذا حزم واحتیاط کی قدغن اورنصِّ قر آنی کی پابندی قدم قدم پر پیش نظرر ہے۔

نعت كي قسمين 🚉

نعت پر ہندی اثرات کے سبب بعض شاعروں نے گیت ، راگ اور دو ہے کے انداز کو بھی نعت کے لیے استعال کیا ہے۔ نعت کا موضوع شاعری کی کسی ایک صنف سے مخصوص نہیں، نبی اکرم سُلُقَیْم کی توصیف اور ان کی سیرت کا تذکرہ شعری کسی بھی صنف اور ہیئت میں ہوسکتا ہے۔ اگر چہ عام طور پر نعت سے مراد نبی سُلُقِیْم کی منظوم مدح ہی کی جاتی ہے اور مرق جہ مفہوم میں اس کا تعلق نظم ہی سے ہے ، البتہ اس کے لیے قصیدے اور مثنوی کی ہیئت بھی استعال کی گئی ہے ، چنانچہ اگر نعت کا حقیقی تجزید کیا جائے تو اس کی دو واضح قسمیں نظر آتی ہیں۔

رسمی نعت ا

رسمی نعت کے ذیل میں وہ نعتیں آتی ہیں جو محض ایک شعری روایت کے طور پر لکھی گئی ہیں۔ شعراء اپنے دیوان کا آغاز حمد و نعت سے کرتے ہیں، اس روایت کو برقر اررکھنے کے لیے کم وہیش ہر شاعر نے نبی اکرم مُن اللہ کا کہ میں دو جار اشعار ضرور کہے ہیں ہیاں تک کہ غیر مسلم شاعروں نے بھی اپنے شعری مجموعوں کے آغاز میں چند نعتیہ اشعار میں اپنے شعری مجموعوں کے آغاز میں چند نعتیہ اشعار

#### لکھ کراس روایت کو قائم رکھا ہے،مثلاً:

وه ابوالقاسم ، احمدِ مختار جن کی ہے شان ، شانِ ربانی جن کی ہے شان ، شانِ ربانی شہب دنیا و دیں ، وزیرِ خدا ان ان پہ مبذول لطف بزدانی (سرکشن پرشادشآد)

تو ہے محبوب ، خدا چاہنے والا تیرا مرتبہ سارے رسولوں میں ہے بالا تیرا عفو ہو جائیں گی محشر میں خطائیں ساری داورِ حشر کو دول گا میں حوالہ تیرا داورِ حشر کو دول گا میں حوالہ تیرا

صرف مسلم کا محمہ پہ اجارہ تو نہیں عشق ہو جائے کسی سے کوئی چارہ تو نہیں مجھ گنہگار کو بھی حشر میں جنت ہو نصیب کملی والے کا کہیں اس میں اشارہ تو نہیں سارے عالم کے لیے بہر نجات آیا تھا احمرِ پاک شخر صرف تمھارا تو نہیں (کنورمہندرعگھ بدی محر)

<sup>﴿</sup> حَالَانَكُمُ اللَّهُ كَا كُونُ " وزيرُ " نهيس ہے۔ بقوله تعالىٰ «لَمْ يَكُنْ لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلَّ»

محبت رسول مَثَاثِيْكُم الْهِ

جب جھولیاں بھر بھر کے لاتے ہیں جہاں والے ہم جا کے نہ کیوں مانگیں خیرات مدینے میں سنتے ہیں کہ بنتی ہیں گڑی ہوئی تقدیریں راس آئیں گے ہم کو بھی دن رات مدینے میں (سرجیت علیل اللہ)

جہاں تک عقیدے اور جذبے کی صدافت کے اظہار کا تعلق ہے تو یہ نہیں کہا جا سکتا کہ ایسے نعتیہ کلام کی تخلیق کے پس منظر میں نبی مُنَافِیًا سے محبت وعقیدت کا جذبہ بھی موجود ہوگا، مثلاً: ایک اور غیر مسلم شاعر کہتا ہے:

سنا ہے آپ ہر عاشق کے گھر تشریف لاتے ہیں  $^{\circ}$  مرے گھر پر بھی ہو جائے چراغاں یا رسول اللہ

بعض لوگ ایسے اشعار کو نبی سُلُیْمُ کے حاضر وناظر ہونے کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں، حالانکہ یہ غیر مسلم شعراء کی پھیلائی ہوئی گراہی ہے کیونکہ اگر وہ واقعی اپنی بات کے سے اور نبی سُلُیْمُ کے بیکے عاشق ہوتے تو سب سے پہلے نبی سُلُیْمُ کو اللّٰہ کا سچا اور آخری رسول مان کرکلمہ طیبہ پڑھتے اور اسلام میں داخل ہوجاتے مگر انھوں نے تو محض نعتیہ شاعری کی رسم نبھائی ہے کہ آپ سُلُیْمُ کو اللّٰہ کا رسول تو مانانہیں لیکن روایتی نعت گو شعراء کی طرح اپنے آپ کو نبی سُلُیمُ کا محبّ اور اللّٰہ کا ''نور'' مانے کے لیے تیار ہو گئے ہیں، مثلاً:

لکہ اب تو اس عوامی شعر میں ترمیم کرکے پہلامصر عیوں بنادیا گیا ہے:
 نیفینا "آپ ہر عاشق کے گھر تشریف لاتے ہیں

نورِ خدا وہ آیا کہ ایمان آگیا خود منہ سے بولتا ہوا قرآن آگیا (سرجیت عظمالنہ) خدا کا نور ہے نورِ پیمبر خدا کی شان ہے شانِ محمہ

(دِلّو رام کوژی)

اسی طرح ایک اور غیر مسلم شاعر یوں کہتا ہے:

ہو شوق نه کیوں نعتِ رسولِ دو سرا کا مضموں ہو عیاں دل میں جو لولاک لما کا (پڈت کیفی)

غیر مسلم شاعروں کی تعلّی صرف روایتی شعر گوئی تک محدود نہیں بلکہ وہ ایک طرف بیم سام شاعروں کی تعلّی عرف بیم بیم بیم بیم اور دوسری طرف گستاخی صحابہ پراتر آتے ہیں، مثلاً:

نبی کے ہوئے نعت گو دو برابر
کہ دونوں کو اک ہرح خوانی میں رکھا
ہے حتان پہلا تو میں دوسرا ہوں
نہیں فرق اوّل میں ٹانی میں رکھا
(دِنّورام کوثری)

غیرمسلم شاعروں کی قائم کی ہوئی اس بری مثال کا نتیجہ بیہ نکلا کہ بعض مسلمان نعت گو

محبت رسول مَالْقَيْمُ إِنَّ

شاعروں نے بھی ان کی پھیلائی ہوئی اس گمراہی کی تقلید میں صحابۂ کرام ڈیائیٹم کی شان میں گتا خی کا ارتکاب کیا۔ان کی دیدہ دلیری اور دریدہ دہنی کی مثال ملاحظہ لیجیے: کہاں ہے کعب! سیکھے ہم سے آئینِ ثنا خوانی کہ نعت مصطفیٰ اور ذکرِ شمشیرِ مُہنّد کا کہ نعت مصطفیٰ اور ذکرِ شمشیرِ مُہنّد کا (نظم طباطبائی)

شاعروں کوغرتہ ہ

عام غزل گوشعراء نے تو '' نہ ہب بیزاری'' کی روایت میں لغویات کی ہی تھیں، جیسے:

ظاہر ہے کہ گھبرا کے نہ بھا گیں کے تکیرین

ہاں منہ سے گر بادؤ دوشینہ کی اُو آئے

(مرزاغالب)

مگرنعت گوشعراء نے بھی دینی عقائد و شعائر کی تضحیک وتمسخر میں یہاں تک زبان ورازی کی ہے:

مرقد میں ککیرین نہ بک بک کے ستائیں ہوں مست کے الفتِ محبوبِ خدا کا (ضمیرالحق قیس)

اسی طرح ان شعراء نے زاہد پہ پھبتیاں کسنے کی روایت کو بھی قائم رکھا ہے:
عجب کیا؟ گر شفاعت سے رہے محروم محشر میں
کہ اے زاہد! بھروسہ ہے کچھے اپنی عبادت کا
(خن دہاوی)

ان نعت گوشعراء کواپنے عاشق مصطفیٰ ہونے بیاس قدرغرہ ہے کہ وہ خود کواعمال صالحہ کا مکلّف نہیں سیحتے بلکہ اس نام نہاد عشق مصطفیٰ کو ہی نجاتِ اُخروی کا ذریعہ قرار دیتے ہوئے اعمال سے فرار اور اعراض کی روایت کو یوں بیان کرتے ہیں:

مدارِ کار ہے کُتِ رَسول پہ ورنہ عمل ہزار ہوں اچھے ثواب کیا ہوگا جو آپ کے ہیں غلاموں میں اے شمِ کونین لحد میں ان سے سوال و جواب کیا ہوگا (جلیل ماکلوری)

جمیں سلاب کا ڈر کیا ہو جب وہ ناخدا کھہرے جمیں کیا فکر جب ایسے شہنشاہ کے گدا کھہرے (نیاز فتح پوری)

اہلِ حباب پوچھتے ہو کیا قَلُق کا حال ہاں ''رِند'' ہے مگر ہے ثناگوئے مصطفیٰ (مولا بخش قلّق)

اعمال سے اعراض کرنے والے شعراء کوصرف نبی مُنگِیْظ کی شفاعت کا ہی عُجب نہیں بلکہ وہ'' شرک فی شفاعت الرسول'' کے بھی مرتکب ہوئے ہیں اور آخیں امت کے پیروں، فقیروں کی سفارش کا بھی سہارا ہے، بقول آغا شورش کا شمیری:

تمام عمر ''دینے میں سونے والے''کو کہاں کھرے کہاں کھرے

محبت رسول مَا يَعْيَمُ إِنَّ

لوائے ''مہر علی شاہ'' کو دوش پر رکھ کر دیارِ ''گنج شکر'' میں بھی میںہماں کھہرے دیوں کا درس لیا ''بو علی قلندر'' سے جو اس گروہ میں سرخیلِ عاشقال کھہرے غرض کہ اس درِ مشکل کشا تک آ پنچے وہ ایک در کہ جہاں دورِ آساں کھہرے وہ ایک در کہ جہاں دورِ آساں کھہرے

وربيه:

اتنے وسلے جس کے ہوں نواب پھر اسے اندیشہ کیا ہے پرسش وروز شار کا (کلب علی نواب)

حقیقی نعت کے

رسی نعت کے برعکس حقیقی نعت وہ ہے جس کے لکھنے والوں نے گہر سے شغف توجہ اور جذب وانہاک کی کیفیات کا اظہار رسم کے طور پرنہیں کیا بلکہ ایک عقیدے کے طور پر کیا ہے۔ ان کے کلام میں نبی سکا پیٹر سے محبت کے شمن میں رسی عقیدت نگاری کے بجائے آپ کی سیرت و تعلیمات ، غزوات و مجزات ، عادات اور خصائل کا ذکر سرسری نہیں بلکہ گہری دلچیں ، دل بستگی ، جذب و مستی اور جوش و محبت کے ساتھ کیا گیا ہے ۔ جذب و کیف اور ذوق و شوق کے اسی جو ہر کے سبب نعت کی ہے تسم اپنے اندر دکشی اور تا ثیر رکھتی ہے۔ اور ذوق و شوق کے اسی جو ہر کے سبب نعت کی ہے تسم اپنے اندر دکشی اور تا ثیر رکھتی ہے۔ ایسے شعراء نے نعت گوئی کو رسمی طور پر نہیں اپنایا بلکہ اُسے پوری توجہ اور پور سے شعور کے ساتھ فکر وفن کی جولاں گاہ بنایا ہے ، مثلاً:

آپ کا ہر فعل عند اللہ تھا ، بے لوث تھا ہا ہے اوث تھا ہارور آخر ہوئی اس طرح محنت آپ کی ہوریا سونے کو اک نانِ جویں ہوریا سونے کو اک نانِ جویں ہیہ تجمل ، اس پہ سے سادہ معیشت آپ کی (اثراکھنوی)

#### عشقبيه انداز

نعت کا ایک اندا زمجت رسول سُلَیْمیُم سے عبارت ہے۔ اس انداز کی نعتوں میں آپ کی صفات سے زیادہ آپ کی ذات اور متعلقات (جیسے لباس، تعلین، پسینہ وغیرہ) مسجد نبوی کی فضا، آپ کے شہر مدینہ کے درود بوار، گلی کو ہے، مدینہ سے دوری کا احوال، دیار رسول (مُلَیِّیُمُ) میں مرنے کی تمنا جیسے دلی جذبات کا بھر پوراظہار ہے۔

#### مقصدى انداز

نعت گوشعراء نے نعت کواپنے زبانے کی ضروریات کے مطابق کسی نہ کسی مقصد کے لیے لکھا، مثلاً: ابتدائے اسلام میں نعت دفاع پنجبراور تبلیغ اسلام جیسے اعلیٰ مقاصد سے مسلک تھی اور اسے کفار مکہ کی اسلام دشمنی اور نبی سکھیٹی کی ذات اقدس کے بارے میں برگوئی کے خلاف بطور مور چہ استعال کیا گیا ہے ۔غزوات کے موقع پر اسلامی لشکر کی فقوصات اور شہدائے اسلام کی بہادری کا اظہار اور پنجبر اسلام کی فضیلت و برتری اس کے اہم اوراعلیٰ مقاصد تھے۔توحید، حفظ ایمان ویقین ، پابندیِ ارکان اسلام ، اعلاءِ کلمة الحق ، امر بالمعروف اور نہی عن المئر ، ظلم وستم اورفسق و فجور کی فئی ، سعی وعمل کی تلقین ، مایوی و المربدی سے اجتناب، عباد الشیطان کے خلاف غزوہ و جہاد کی تاکید ، اخلاص وقناعت ، نامیدی سے اجتناب، عباد الشیطان کے خلاف غزوہ و جہاد کی تاکید ، اخلاص وقناعت ،

#### محبت رسول مَنْ يَنْتِمُ الْ

غیرت وخودداری ،صبر واستقامت ایسے تمام مقصدی امور بھی داخل نعت تھے۔ آفاقی مقاصد ا

ایک مثالی انسان ، قائد اور محن انسانیت کے حوالے سے بنی نوع انسان میں نی مثالی انسان ، قائد اور فروغ خیروامن نی مثالی کے قضان و برکات اور فروغ خیروامن کے تذکرے کے طور پر بھی نعت کو استعال کیا گیا ہے، جیسے:

اسے تو ختم نبوت کا معجزہ کہیے محدیث بن گئی دنیا میں گفتگوئے رسول (شفق کوٹی)

حلم و صبر و انقا، جود و سخا عفو و کرم معرفت کا درس ہے ایک اک فضیلت آپ کی (اثر کلصنوی)

اگر پیرو ترا بی عالم ایجاد ہو جائے تو اک انسال ہی کیا کل کائنات آزاد ہو جائے (سیماب اکبرآبادی)

#### جديداسلوب |

اب نعت میں نبی تَلَیْظِم کی پیغیبرانه شان کے ساتھ ساتھ ایک انسان کامل کے طور پر آپ تَلَیْظِم کی خصوصیات، معاشرت و تدن ، آپ کے انقلاب آفریں اقدامات کو مستند حوالوں اور صحت مندروایات کی روشنی میں قلمبند کیا گیا اور شاعر کو بیتشویش ہوئی:

وه ابلِ فکر جو بدعت کو اجتهاد کهیں بدل نه دیں کہیں دینِ حنیف کا منشور گھرا ہے یورشِ تشکیک و دہم میں مومن ہوئی ہیں عام جہاں میں رسومِ فسق و فجور (غاور)

#### قديم اسلوب

اس انداز کی نعتوں میں روایتی اور رسمی رنگ غالب ہے۔ زیادہ تر توجہ نور محمدی، ولادت رسول، اور مجزات کے تذکرے پر ہے اور آپ کی ذات کے بشری پہلوؤں کا ذکر کم ہے۔ قانون و آئین، عدل وانصاف، سیاست وریاست اور اخلاق و تعلیم کے حوالے سے بنی نوع انسان کے لیے آپ کی خدمات وغیرہ کا بیان نہ ہونے کے برابر ہے اور اگر کہیں ہے بھی تو سرسری انداز اور ٹانوی حیثیت میں ہے۔

عمو ماًا کثر و بیشتر نعت گوشعراء نے لکیر کا فقیر بن کر چند مخصوص موضوعات،مثلاً: نور و بشر ،علم غیب ،مختارگل ، حاضر و ناظر اور حاجت روا ومشکل کشا جیسے متنازع فیہ مضامین کو ہی بہتغیرالفاظ بیان کیا ہے۔

#### مثلًا:

ملائک نے کیا تھا اس سبب سے سجدہ آدم کہ پیشانی سے ان کی نور تھا پیدا محمد کا (شفة دہلوی)

#### محبت رسول منافيظم ا

تمھارے جلوہ رخ میں جھک ہے نورِ خالق کی مرے اس قول پر صادق حدیثِ مَنْ دَّالْی بدایونی)

کہہ رہا ہے آپ کو اپنی طرح کا جو بشر  $\hat{a}$   $\hat{a}$   $\hat{b}$   $\hat{a}$   $\hat{b}$   $\hat{b}$   $\hat{b}$   $\hat{b}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$ 

یہ جو کچھ سامنے ارض و سا ہے سب اس کی ذات سے پیدا ہوا ہے (ضاءالدین عبرت)

نه فلک ، نه چاند تارے ، نه سحر نه رات ہوتی نه ترا جمال ہوتا نه بيه کائنات ہوتی (عبروارثی)

ہوں راز جلی یا کہ خفی تجھ پہ ہویدا تو دکیھ رہا ہے عقب و پیش کے حالات (مرزاعزیز)

ہر بات پہ دیتا ہے تو ''تکفیر'' کے فقے ۔ اسلام ترے باپ کی جاگیر نہیں ہے (عظیم قریش)

اس قتم کے انتہا پندانہ اشعار، جن میں نی ٹاٹیا کو' بشر' کہنے والوں کو' بیشیم' اور' کافر' کہا گیا،
 بعض متشد دمفسرین کے' فتو کا تکفیر' کے باعث کیے گئے ہیں۔ ایسے فتوے بازمفسرین وشعراء کے بارے میں کیا خوب کہا گیا ہے:

کس طرح مکر ہو کوئی علمِ غیبِ شاہ کا مصطفیٰ و مجتبیٰ جب آپ کو کہتے ہیں ہم حال و استقبال و ماضی کے ہیں سب حاصل علوم شاہدِ امت ہو ہے شک اے نبیِ محترم! (تاج عرفانی)

ہے قرآں ورق اس کے اعجاز کا وہ واقف ہے سب غیب کے راز کا (نوازشعلی شیدا)

سکوں کی ساعتوں میں کون ان کو بھول سکتا ہے دم مشکل جو ہر اک بے نوا کے کام آتے ہیں دم مشکل جو ہر اک بدایونی)

وہ مُہرِ نبوت ہے نہیں سنگِ حرم کی کھ ہاں تو ہمہ تن کعبہ ہے اے قبلۂ حاجات (ظیل ہدایونی)

اس کی اگر مدد ہو ، اس ہفت خوانِ غم میں ہر غول و دیو سرکش ہو جائے رام میرا (بنظیرشاہ)

رقم کرتا ہوں اب میں وصف کچھ اپنے پیمبر کا ازل کے دن سے جو مختار ہے اللہ کے گھر کا (امانت کھنوی)

محبت رسول مَا أَيْنِمُ إِ

دے دیے اللہ نے جب آپ کو لوح و قلم اب دکھا دو میرے حق میں بھی تو اعجازِ رقم (تاجعرفانی)

آپ نے مطالعہ فرمایا کہ سطرح تاج عرفانی نے '' مختارِگل'' کے روایتی مضمون کے تحت آپ کوصاحب لوح وقلم بنادیا ہے اور امانت لکھنوی نے روزِ ازل سے اللہ کے گھر کا مالک تھہرا دیا ہے، حالانکہ قرآنِ عزیز واضح طور پر ﴿ وَمَا یُنْطِقٌ عَنِ الْهَوْی ۞ کی زبان وحی ترجمان سے اعلان کروارہا ہے:

﴿ قُلْ لَّا آمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَّلَا ضَرًّا ﴾

''اے نبی! کہہ دیجیے کہ میں تواپنے نفع ونقصان کا بھی یا لکنہیں ہوں۔''<sup>®</sup> اسی طرح تاج عرفانی نے''حال واستقبال و ماضی'' کاعلم غیب بھی آپ سے منسوب کردیا ہے جبکہ قر آن حکیم میں بزبانِ وحی واضح فر مایا گیا ہے:

﴿ وَمَا آدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ ﴾

''میں تو یہ بھی نہیں جانتا کہ خود میرے ساتھ کیا ہونے والا ہے اور نہ یہ کہ تمھارے ساتھ کیا ہونے والا ہے اور نہ یہ کہ تمھارے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا۔''<sup>©</sup>

آ یے ذراتفصیل سے نبی مَنْ اللّٰہِ کے تکوینی اختیارات اور علم غیب کا جائز لیں!

① الأعراف 1887.
 ② الأحقاف 64:9.

# ا نبی مَلَّالِیًا کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب ا

نی اکرم مَالیّنهٔ علم غیب رکھتے تھے یا نہیں؟ اس بارے میں مابعد کے ادوار میں مسلمانوں کے مختلف گروہوں کے مامین بڑے معرکۃ الآراء مباحث، مناظرے اور محباد لے ہوتے ہیں مگر حقیقت ِ حال کیا ہے؟ اس سے آگاہی حاصل کرنے کے لیے آسیے اس موضوع پر مختلف قرآنی آیات کا مطالعہ کریں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ لَا اَقُوٰلُ لَکُمْ عِنْدِی خَنَا آبِنُ اللّٰهِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنِیْ مَا اِنْ اَللّٰهِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنْ اِللّٰهِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنْ اِللّٰہِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنْ اِنْ اِللّٰہِ عَلَیْ اِللّٰہِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنْ اِللّٰہِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَیْبَ وَلَا اَقُوٰلُ لَکُمْ اِنْ اِللّٰہِ وَلَا اللّٰہِ وَلَا اَعْلَمُ اللّٰهِ وَلَا اَقْوَلُ لَکُمْ اِنْ اِللّٰہِ وَلَا اللّٰہِ وَلَا اللّٰہِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ ال

'' کہد دیجیے: میں یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ میں غیب ہی جانتا ہوں اور نہ میں خیب ہی جانتا ہوں اور نہ میں لہ میں فرشتہ ہوں۔ میں تو صرف اس وی کی پیروی کرتا ہوں جو میری طرف جیجی جاتی ہے۔''<sup>©</sup>

الله پاک فرما تا ہے کہ اے نبی سی گیا تی تم ان سے کہدو کہ میں اس کا دعویٰ ہی کب کرتا ہوں کہ میرے پاس الله تعالی کے خزانے ہیں اور نہ مجھے اس کا دعویٰ ہے کہ میں غیب کی باتیں جانتا ہوں۔غیب کاعلم تو صرف الله کو ہے۔ مجھے اس میں سے صرف اسی قدر معلوم ہے جتنا کہ الله نے معلوم کرادیا اور نہ میں کوئی فرشتہ ہوں، میں تو ایک بشر ہی ہوں۔ صرف رہے کہ میری طرف الله کی وجی آتی ہے۔ مجھے اس نے اس کا شرف بخشا ہے اور احسان فرمایا ہے۔ اس کے میں وجی کے سوا اور کسی چیز کا اتباع نہیں کرتا۔' \*\*

<sup>🛈</sup> الأنعام 50:6. ② ابن كثير.

### نبی مُنْ اللّٰهُ کِمْ کُو نِی اختیارات اورعلم غیب الله

جب وہ (کافر ومشرک) ویکھتے ہیں کہ یہ (نبی) کھاتے پیتے بھی ہیں۔کاروباربھی کرتے ہیں۔ بال بچے داربھی ہیں تو وہ کہتے ہیں کہ یہ انسان ہیں اورانسان نبی کیسے ہوسکتا ہے۔ کفار کی اس بگڑی ہوئی اور پست ذہنیت کی اصلاح کے لیے اللہ تعالیٰ نے ایپ محبوب نبی سُلُوُ ہوئی اور پست دہنیت کی اصلاح کے لیے اللہ تعالیٰ نے ایپ محبوب نبی سُلُو ہوئی اور پست یہ اعلان کرایا کہ میں اس بات کا مدعی بن کر نہیں آیا کہ میں تھاری خشک زمینوں میں دریا بہادوں گا اور ہر چٹان سے چشمے البلے لگیس گے۔ میں تمھاری مادی خواہشات کی جمیل کے لیے نہیں جیجا گیا ہوں۔ میں تو شمیس اللہ سے ملانے آیا ہوں۔ میں تو شمیس اللہ سے ملانے آیا ہوں۔

یہ معجزات جن کاہم مجھ سے مشاہدہ کررہے ہو، ان سب کے باوجود میں انسان ہوں، فرشتہ نہیں۔تمھارے ذہنوں میں انسان کا جو گھٹیا تصورہے، وہ انسانِ کامل کانہیں بلکہ بھٹلے ہوئے انسان کا تصورہے جونفس اور شیطان کے دام فریب میں گرفتار ہوکر اپنی مندِشرف وعزت سے محروم ہوگیاہے۔

اس آیت سے اس شیح کا ازالہ بھی ہوگیا جس میں اکثر ضعیف العقل لوگ مبتلا ہوجاتے ہیں کہ ذرائسی میں کمال دیکھا تو حجٹ اس کے رب ہونے کا یقین کرلیا۔ وہ ذات پاک مٹاٹیٹ اعلان فرمارہی ہے جس کے اشارے سے چاند دو گلڑے ہوا کہ میں رب ہونے کا دعویٰ نہیں کرتا۔ میں ینہیں کہتا کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت کے سارے خزانے میں میرے قبضہ میں ہیں۔ جیسے چاہوں ان میں تصرف کروں یا بغیر اللہ کے بتائے اور سکھلائے میں ہرغیب کو جانتا ہوں۔ میرااگر کوئی دعویٰ ہے تو فقط سے کہ جو پچھ میری طرف میں جاتا ہے میں اس کی پیروی کرتا ہوں۔

وی کیا جاتا ہے میں اس کی پیروی کرتا ہوں۔

"

رسول کریم مُنافیظ کو ہدایت دی گئی کدان لوگوں کے لا یعنی سوالات کے جواب میں

شياء القرآن.

### ا نبی مُلَّالِمًا کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب

ان سے صاف کہہ دیجیے کہتم جو مجھ سے دنیا کے خزانوں کا مطالبہ کرتے ہوتو میں نے کب ید دعویٰ کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سب خزانے میرے ہاتھ میں ہیں۔ میں نے کب ید دعویٰ کیا ہے کہ میں ہرغیب کی چیز کو جانتا ہوں اور میں فرشتہ ہوں۔

نادان لوگوں کے ذہن میں ہمیشہ سے بیا حمقانہ تصور رہا ہے کہ جو شخص اللہ کی پہچان رکھتا ہو، اُسے انسانیت سے ماورا ہونا چاہیے۔ وہ ایک اشارہ کرے، پہاڑ سونا بن جائے۔ وہ حکم دے اور زمین سے خزانے المِلنے لگیں، اس پرلوگوں کے اگلے پچھلے سب حالات روشن ہوں۔ وہ بتا دے کہ گم شدہ چیز کہاں رکھی ہے؟ مریض فی جائے گا یا مر جائے گا؟ حاملہ کے پیٹ میں فرہے یا مادہ؟

الله تعالى نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِى مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾

''اور الله شمص غیب کی باتوں سے مطلع کرنے والانہیں تھا، البتہ الله تعالی جے عابتا ہے، اپنے پیغیبروں میں سے متخب کر لیتا ہے۔''®

سدى رطش فرماتے ہیں كەلوگوں نے كہا تھا كەاگر محمد سَلَيْمَ سِيح ہیں تو بتا كي كه ہم ميں سے سيا مومن كون ہا اوركون نہيں؟ اس پر بيرآ بت اترى فرمان ہے كه "خداك غيب كوتم نہيں جان سكتے له ہاں، وہ ایسے اسباب پیدا كردیتا ہے كہ مومن اور منافق میں صاف تمیز ہو جائے، البتہ اللہ تعالی اپنے رسولوں میں جسے چا ہتا ہے، پندكر ليتا ہے۔ " جسے دوسرے مقام پر فرمایا: "اللہ عالم الغیب ہے، پس اپنے غیب پر كسى كوم طلع نہيں كرتا گرجس رسول كو پندكر لے ۔ اس كے بھی آگے بیجھے بگہبان فرشتے چلاتا رہتا ہے۔ " گھرجس رسول كو پندكر لے ۔ اس كے بھی آگے بیجھے بگہبان فرشتے چلاتا رہتا ہے۔ " ق

ابن كثير .
 العمران 3:179.

اس آیت سے معلوم ہوا کہ حق تعالی امورغیب پر بذریعہ وحی اطلاع ہر شخص کونہیں دیتے ، البتہ انبیاء کا انتخاب کر کے انھیں دیتے ہیں۔ اس سے بیشبہ نہ کیا جائے کہ پھر تو انبیاء بھی علم غیب جوحق تعالیٰ کی وانبیاء بھی علم غیب جوحق تعالیٰ کی ذات کے ساتھ مخصوص ہے کسی مخلوق کو اس میں شریک قرار دینا شرک ہے۔ یہی مغالطہ دور جاہلیت میں بھی بعض نادانوں کو ہوا تھا گر اللہ تعالیٰ نے صاف فر مادیا:

"(اے صبیب! بیلوگ) تم سے قیامت کے بارے میں پوچھتے ہیں کہاس کے واقع

ہونے کا وقت کب ہے؟ کہدو کہ اس کاعلم تو میرے رب ہی کو ہے۔ وہی اسے اس

کے وقت پر ظاہر کردے گا۔ وہ زمین و آسان میں بہت بھاری واقع ہوئی ہے، تم پر
اچا تک ہی آئے گی۔ بیتم سے اس طرح دریافت کرتے ہیں کہ گویاتم اس سے بخو بی

واقف ہو، کہو کہ اس کاعلم تو اللہ ہی کو ہے۔ لیکن اکثر لوگ بینہیں جانے۔ ' ®

صحیحین کی حدیث میں ہے کہ حضرت جبر یل علیا انسانی شکل میں نبی اکرم طافیا کے

پاس آئے اور آپ سے اسلام، ایمان اور احسان کے بارے میں پوچھا، پھر پوچھا: قیامت

کب آنے والی ہے؟ نبی طافیا کہ میں اور قیامت ان دوانگیوں کی طرح ہیں، پھر آپ

علم نہیں۔ ® نبی طافیا نے نے فرمایا کہ میں اور قیامت ان دوانگیوں کی طرح ہیں، پھر آپ

نے شہادت والی اور بیج کی انگلی کو جوڑ کر دکھایا گویا کہ میرے ساتھ قیامت گی ہوئی ہے،

<sup>🛈</sup> الأعراف 187:7. ② صحيح البخاري، حديث:50، وصحيح مسلم، حديث:9.

### نی مُالیم کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب

یعنی دونوں کے درمیان کوئی نبی ہونے والانہیں۔ «علم الساعة» قیامت کاعلم صرف الله تعالیٰ کو ہے۔

الله تعالی نے آپ نگائی کو کھم دیا ہے کہ سارے امور کی نسبت رب کی طرف چھیر دو اور اللہ تعالیٰ نے آپ نگائی کو کھم دیا ہے کہ سارے امور کی نسبت رب کی طرف چھیر دو اور اپنے بارے میں کہدو کہ ستقبل کاعلم مجھے بھی نہیں۔ ہاں! اللہ نے بچھ بتا دیا تو بتا دیا ہوں جیسا کہ فرمایا: ''عالم الغیب کے علم غیب کوکوئی نہیں پاسکتا اور اے نبی! کہدو کہ اگر میں غیب کی بات جانتا تو اینے لیے بہت سی خیر جمع کر لیتا۔''

آیت کے آخر میں پھران لوگوں کے سوال کا اعادہ فرمایا: ﴿ یَسْتَلُوْ نَكَ كَا مَانِي عَلَيْهِم كَا مِنْ وَرَقَيْ عَنْهَا ﴾ جس كا سبب ان لوگوں كا يہ مجھنا تھا كہ نبئ كريم عُلَيْهِم كو صرور صحيح تاريخ اور وقت معلوم ہے اور آپ نے اللہ تعالی سے تقیق كر كے اس كاعلم ضرور حاصل كرليا ہے مگر آپ كى وجہ سے بتاتے نہيں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ ایسے سوالات کرنے والے بڑے بے وقوف اور بے خبر ہیں۔ نہ اضیں مسلم کی حقیقت معلوم ہے، نہاس کی حکمت اور نہ سوال کرنے کا طریقہ۔ ہاں، نبی کریم مُلَّالِیًّا ہِ کُو قیامت کی کچھ علامات کا علم دیا گیا تھا جسے نبی کریم مُلَّالِیًّا نے بہت می احادیث صحیحہ میں واضح طور پر بیان فرما دیا ہے۔ <sup>©</sup>

ثابت ہوا کہ رسولِ اکرم مُن الله الله الله الله تعالی کی طرح علم محیط کے حامل نہ تھے بلکہ آپ فیب کی افتی باتوں سے آگاہ تھے جن کا علم آپ کو بذریعہ وی دے دیا جاتا تھا، نیز آپ جزوی حالات ومعاملات سے کلیتاً آگاہ نہ تھے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی زبانِ مبارک سے کہلوایا:

﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَاۤ اَدُدِیْ مَا یُفْعَلُ بِیۡ وَلَا بِکُمْرُ ۖ

① معارف القر آن.

إِنْ اَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوْتِى إِنَّ وَمَاۤ اَنَا إِلَّا نَذِيْرٌ مُّبِنِنَّ ۞﴾ ''سره سال . يحيز من كه كه نا يغم نهس آلار من نهس .

''اے حبیب! کہہ دیجے: میں کوئی نیا پیغیر نہیں آیا اور میں نہیں جانتا کہ میرے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا اور تمھارے ساتھ کیا۔ میں تو اسی کی پیروی کرتا ہوں جو مجھ پر دحی آتی ہے اور میرا کام تو اعلانیہ ہدایت کرنا ہے۔'' ®

دوسری جگه فرمایا:

''(اے نبی!) کہدو: میں اپنے فاکدے اور نقصان کا کچھ بھی اختیار نہیں رکھتا مگر جو اللہ چاہے اور اگر میں غیب کی با تیں جانتا ہوتا تو بہت سے فاکدے جمع کر لیتا اور جھے کوئی تکلیف نہ پہنچتی۔ میں تو مومنوں کو خبر دار کرنے والا اور خوشخبری سنانے والا ہوں۔''

اس آیت میں مشرکین اورعوام کے اس غلط عقیدے کی تر دید ہے جو ان لوگوں نے انبیاء عَیْلاً کے بارے میں قائم کر رکھا تھا کہ وہ غیب دان ہوتے ہیں۔ ان کاعلم اللہ تعالیٰ کی طرح تمام کائنات کے ذرے ذرے پرحاوی ہوتا ہے، نیزیہ کہ وہ ہرنفع اور نقصان کے مالک ہوتے ہیں۔

اس آیت میں نبی مُنگِیْنِ کو مکم دیا گیا کہ آپ اعلان کردیں کہ میں اپنے نفس کے لیے بھی نفع ونقصان کا او کیا ذکر ہے! اس طرح بیہ بھی اعلان کردیں کہ میں عالم الغیب نہیں ہوں کہ ہر چیز کاعلم ہونا میرے لیے ضروری ہواور

الأحقاف 9:46. (2) الأعراف 188:7.

#### نبی مُنْ اللَّهُ کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب

اگر جھے علم غیب ہوتا تو میں ہر نفع کی چیز کو ضرور حاصل کرلیا کرتا اور کوئی نفع میرے ہاتھ سے فوت نہ ہوتا اور ہر نقصان کی چیز سے ہمیشہ محفوظ ہی رہتا، حالانکہ بہت سے کام ایسے ہیں کہ رسول الله مُثَاثِیَاً نے آخیں حاصل کرنا چاہا مگر حاصل نہیں ہوئے اور بہت می تکلیفوں سے بیخے کا ارادہ کیا مگر وہ تکلیف پہنچ گئی۔

غزوہ حدیدیہ کے موقع پر آپ مٹائیٹی صحابہ کرام ٹٹائیٹی کے ساتھ عمرے کا احرام باندھ کر حدود حرم تک پہنچ گئے مگر حرم میں داخلہ اور عمرے کی ادائیگی اس وقت نہ ہوسکی۔سب کواحرام کھول کر واپس ہونا پڑا۔

اسی طرح غزوہ احدیمیں نبی کریم مُناقیکم کو زخم پہنچا اور مسلمانوں کو عارضی شکست ہوئی۔ ہاں، اس میں شک نہیں کہ جمارے رسول مُناقیکم کوغیب کی خبریں دی گئی ہیں جن کی سچائی کا ہر عام و خاص نے مشاہدہ کیا مگر اسے اصطلاح قرآن میں علم غیب نہیں کہہ سکتے۔' ، ®

مخضر بد که الله تعالی نے حتی بات ارشاد فرمادی:

﴿ عٰلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِدُ عَلَى غَيْبِهَ آحَدًا لَ اِللَّا مَنِ الْتَظْي مِنْ تَسُولٍ فَإَنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ۞

''(وہی اللہ) عالم الغیب ہے اور کسی پر اپنے غیب کو ظاہر نہیں کرتا۔ ہاں، جس پیغمبر کو پیند فر مائے تو اس کے آگے اور پیچھے ٹکہان مقرر کر دیتا ہے۔''®

یعنی غیب کا پوراعلم اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے رسول خود عالم الغیب نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالیٰ جب اسے رسالت کا فریضہ انجام دینے کے لیے منتخب فرما تا ہے تو غیب کے حقائق میں سے جن چیز وں کاعلم اللہ حیابتا ہے، اسے عطافر مادیتا ہے۔ ®

<sup>·</sup> معارف القرآن. (2 الجن 27,26:72. (3 تفهيم القرآن.

### نبی مَالِیْلُم کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب ایم

#### نعت میں شرک و بدعت اورغلو کا اسلوب اگ

نعت کا ایک اہم اور مشہور مگر شرکیہ انداز نبی شائیم کی جناب میں اپنے حالات اور مصائب و آلام کا اظہار کرکے ان سے مدو طلب کرنا، فریاد کرنا اور مشکل کشائی و حاجت روائی کے لیے سوال کرنا ہے۔ شفائے امراض ، حصول مقاصد اور مصائب و مسائل سے نجات حاصل کرنے کے لیے بارگاہ رسالت میں عرضد اشت پیش کرنا نعت کے اجزائے ترکیبی میں شامل رہا ہے، مثلاً:

امام بوصیری کا قصیدہ بردہ جوانفرادی مصائب کا نمونہ ہے اور ملت اسلامیہ کی اجتماعی تباہی و بربادی کا المیہ جے حاتی جیسے مؤحد شاعر نے بھی (ٹھوکر کھاتے ہوئے) روایتی شاعری کی رومیں بہہ کر بصورت''استغاثہ' بہدرگاہ رسالت پیش کیاہے:

اے خاصۂ خاصانِ رسل وقتِ دعا ہے امت پر ا کے عجب وقت پڑا ہے فریاد ہے اے کشتی امت کے نگہان! پیڑا ہے بیڑا ہے تابی کے قریب آن لگا ہے بیڑا ہے تابی کے قریب آن لگا ہے

اسی طرح اقبال نے بھی بعنوان'' حضور رسالت مآب میں'' پہلے تو نبی اکرم سُلھیا ہے۔ محض تخاطب کا انداز اختیار کیا ہے اور استعانت واستغاثہ کی شاعری نہیں کی ، مثلاً:

حضور! دہر میں آسودگی نہیں ملتی اللہ اللہ و گل ہیں ریاضِ ہستی میں ہزاروں لالہ و گل ہیں ریاضِ ہستی میں وفا کی جس میں ہو او وہ کلی نہیں ملتی

### نبی سُنَا این اختیارات اورعلم غیب

لیکن بعدازاں نی اکرم طَلَیْمَ تو کجا ایک بزرگ شخ احمد سر ہندی کے مزار پر حاضر ہو کریوں استغاثہ پیش کیا ہے:

حاضر ہوا میں شخ مجدد کی لحد پر وہ خاک کہ ہے زیرِ فلک مطلع انوار کی عرض میہ میں نے کہ عطا فقر ہو مجھ کو آئکھیں میری بینا ہیں ولیکن نہیں بیدار (پنجاب کے بیرزادوں سے ابالِ جریل)

#### نعت کے مضامین پر ہندوستانی اثرات اِ

ہندومت میں تو حید کا کوئی تصور نہیں۔ مختلف و یوتاؤں کو اپنی اپنی جگہ گئی اختیارات کا مالک دکھایا گیا ہے۔ اللہ کامفہوم د یوتاؤں کے تصورات سے پچھاس طرح خلط ملط ہو گیا ہے کہ ان کے اختیارات میں کسی حَدِّ فاصل کا تصور بھی محال ہے۔ اس طرح اس مذہب میں بے کہ ان کے اختیارات میں کسی حَدِّ فاصل کا تصور بھی محال ہے۔ اس طرح اس مذہب میں بے شار تضادات نظر آتے ہیں۔ دیوتاؤں کی مدح میں جو بھی نظم کیے جاتے ہیں، ان میں حفظ مراتب کا فرق نہیں کیا جاتا ۔ مذہبی اور روحانی پیشواؤں کو بھگوان کا اوتا ر سمجھ کر خدائی صفات سے متصف کیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ بعض اوقات بھگوان کو بھی ان کا محتاج و کھایا جاتا ہے۔ ہندومت کے ان عقائد و خیالات کے اثر ات نعت پر بھی بڑے ۔ الوہیت اور نبوت کے فرق کو محوظ خاطر ندرکھا گیا۔ رب اور رسول مُنافِّرا کے مقام اور صفات کو گڈ مڈ کر دیا گیا ۔ اس طرح آ یسے مشرکانہ خیالات بھی نعت میں در آ کے جن کا اسلامی تعلیمات سے دور کا بھی تعلق نہیں ۔ ہندوعقائد کے زیراثر مسلمان نعت گوشعراء اسلامی تعلیمات سے دور کا بھی تعلق نہیں ۔ ہندوعقائد کے زیراثر مسلمان نعت گوشعراء نے رسالت کے ڈانڈ بے تو حید سے ملا دیے اور بڑے بڑے شعراء بھی اس انتہائے غلو

وہی ہے اوّل وہی ہے آخر وہی ہے باطن وہی ہے ظاہر

اس کے جلوے اُس سے ملنے اُسی سے اُس کی طرف گئے تھے

حالانکہ قرآنِ مجید کی نصل قطعی: ﴿ هُوَ الْآوَّلُ وَالْمُخِرُ وَ الظّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ﴾ کے

مطابق اوّل وآخر اور ظاہر و باطن اللہ کی صفات ہیں۔ اس قشم کے اشعار میں رب اور

رسول سَلَیْمُ کی صفات اور اختیارات میں مسابقت اور مقابلے کی فضا پیدا کی گئی ہے اور

دونوں کو ایک دوسرے کے مدمقابل کھڑا کر دیا گیا ہے جیسے مزید شعراء نے کہا ہے:

حضفی کو جس قدر اپنی خدائی پر گھمنڈ

مصطفیٰ کو اُس قدر ہے مصطفائی ہر گھمنڈ

اسى طرح غلو پرمنی شعرملاحظه مو:

محمہ سا اگر دنیا میں کوئی اور انساں ہے تو میں کہہ دول گا ہمتائے خدا ہونا بھی آسال ہے (نیاز فتح پوری)

بعض شعراء نے اپنا زورتخیل یہاں تک صرف کر دیا ہے کہ نعوذ باللہ رسول کریم مُثَالِیْمُ کی صورت میں خود اللہ جلوہ گر ہے ۔میم کا پردہ ® اور میم کا گھونگھٹ کہہ کرنجی مُثَالِیْمُ کی

نگاہ عاشق کی د کھ لیتی ہے پردؤ میم کو اٹھا کر
 وہ بزمِ بیٹرب میں آکے بیٹھیں بزار منہ کو چھپا چھپا کر
 (شعراقبال جو بعد میں ان کے کلام سے حذف کردیا گیا۔"نقوش''رسول نمبر جلد 10)
 بقول زکی:

ری کیونکر نہ ہر دم احمر بے میم کی رث ہو کہ الفت میں لحاظِ کفر و ایماں ہو نہیں سکتا

#### نبی مَلَّاقِیْمُ کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب

ذات میں اللہ ہی کودکھانے کی کوشش کی گئی ،مثلاً:

پردہ میم میں چھپے ہیں حضور ہم سے نزدیک ہیں ، نہیں کچھ وور (محوابوالعلائی)

میم کا رُخ سے اُٹھا کر گھوتگھٹ شکل دکھلا مرے بیارے احمد (شائق حیررآبادی)

اور تو اور محن کا کوروی جیسے شاعر کے ہاں بھی اس طرح کی مثال مل جاتی ہے:

ذاتِ احمد تھی یا خدا تھا<sup>®</sup> سابی کیا میم تک جدا تھا (محسن کاکوروی)

کہاں اب جبہہ سائی سیجیے کچھ بن نہیں پڑتا احد کو سیجیے یا احمہِ بے میم کو سجدہ (محن کاکوروی)

اس عقیدے کی تیسری اور کا فرانہ صورت وہ ہے جہاں اشارہ و کنایہ کا تکلّف ختم کر کے رسول کریم طَالِیْمُ کو صاف طور پراللہ کہدویا گیا ہے، مثلاً:

وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر اتر بریا وہ مدینے میں مصطفیٰ ہو کر (آی غازی پوری)

کلیات محسن کا کوروی، ص: 232

#### نبی مُثَاثِیْم کے تکوین اختیارات اورعلم غیب ا

ع اَحَدُ نے صورتِ احمد میں اپنا جلوہ دکھلایا
ع ظاہر میں وہ عرب ہے حقیقت میں عین رب ہے
(فضل الدین)
اے ختم رسل کعبۂ مقصود توکی
در صورتِ ہرچہ ہست بود توکی
آیاتِ کمال حق عیاں است بتو
آن ذات کہ در پردہ نہاں بود توکی

بعض جگہ تو ہندوانہ عقائداور دیو مالائی فلسفیانہ نظریات واثرات کے تحت نہ صرف عبد ومعبود کی تفریق ختم کر دی ہے بلکہ تصور وحدت کا با قاعدہ نداق اُڑایا گیا ہے۔ بقول شاعر:

اللہ کے پتے میں وحدت کے سوا کیا ہے جو چھ ہمیں لینا ہے، لے لیں گے محمد سے اوریہ:

خدا کے پاس تو وحدت ہی وحدت ہے جو کے گھ سے جو کچھ لینا ہے جا لے لے مجمد سے بیصرف لفظی بازی گری اور شاعرانہ تعلّی ہی نہیں بلکہ با قاعدہ فتو کی ہے، چنانچہ مفتی احمد یا رگجراتی اپنی تفییر'' نور العرفان'' میں آیت مبارکہ ﴿ إِنّاۤ اَعْطَیْنَاکَ الْکُوْثَدَ ﴾ کی تفییر میں کھتے ہیں۔''رب سب کچھ حضور مَالِیْاً کو دے چکا۔حضور مَالِیْاً لے چکے۔تمام

<sup>©</sup> نعت سلطان عرب اذفضل الدين

### ا نی منافیم کے تکوین اختیارات اورعلم غیب

نبیوں اور فرشتوں نے حضور مُلَّیْظِ ہی سے کمالات پائے۔'' ( یہیں سے غالبًا بعض غالی شعراء نے میزکنتہ نکالا ہے )

شاہِ مدینہ ، میثرب کے والی سارے نبی تیرے در کے سوالی

اس قسم کے اشعار جن میں قادر مطلق رب تعالی کے تمام اختیارات رسول پاک سُگائیم کے منام اختیارات رسول پاک سُگائیم کے منسوب کیے اور آپ کو تفویض کیے گئے ہیں، نہ صرف انتہائی غلو کی مثال ہیں بلکہ اسلام کی بنیادی تعلیمات اور فرمانِ رسالت مآب سُگائیم کے خلاف اور سراسر منافی بھی ہیں کیونکہ نبی سُگائیم کا ارشاد ہے: '' مجھے حدسے نہ بڑھاؤ جیسا کہ عیسائیوں نے مسیح ملیما کے لیکھا کے ساتھ کیا۔ میں تو صرف اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہوں۔' ﷺ مگر افسوس کا مقام ہے کہ سینیم راسلام سُگائیم کے اس واضح ارشاد کو نظر انداز کرکے نبی سُگائیم کو بعینہ رب بنا دیا گیاہے۔

رسول الله مَالِيَّةُ كوالله سَجِهِ اور كَهِ كَى كافرانه لغزش كے ساتھ ہندو فدہب كے زيراثر جو دوسرا عضر مسلمانوں ميں گھس آيا، وہ آپ كی سيرت وسوائح كے بيان ميں بے سروپا كہانياں ہيں جن ميں مجير العقول، مافوق الفطرت، مبالغة آميز واقعات كى بحر مار سننے سانے كا رواج عام ہے۔ ايسے واقعات ويوتاؤں كى طاقت وعظمت سے مرعوب ہوكر سنائے جاتے تھے۔

ہندواصنام برستی اور دیو مالائی نظریات کا نتیجہ ہے کہ سیرت پاک میں نہ صرف ایسی موضوع (من گھڑت) روایات جگہ پا گئی ہیں بلکہ ان کی تکرار کے سبب انھیں عقیدے کا ورجہ حاصل ہو گیا ہے اور نعتیہ شاعری کا بیشتر ذخیرہ آٹھی روایات پر بنی اور مخصر ہے جیسے:

٠ صحيح البخاري، حديث:3445.

نبی مُثَاثِیْمُ کے تکویٰ اختیارات اورعلم غیب

ہے ذاتِ نبی باعثِ تخلیقِ دو عالم مضمول سے کہے دیتا ہے لولاك لما كا (عزیزیارجنگ)

ہوئے افلاک پیدا نام جب آیا محمد کا طلسم عالم امکاں تھا یا رب قفل ابجد کا (نظم طباطبائ)

وه جس كو فاتح ابوابِ اسرارِ قِدَمُ لَكھيے بنائے عرش و كرسى باعثِ لوح و قلم لكھيے (حفظ حالندهري)

گر ارض و سا کی محفل میں نولاك لما كا شور نه ہو يہ درنگ نه ہو گزاروں میں بيہ نور نه ہو سياروں ميں (ظفرعلی خاں)

اے بادشاہ سلطنتِ غیب و شہود تو ہے سببِ غلغلہ، بود و نبود (بیان میر شی)

یا رب مجھے دیدار ہو اس ماہ لقا کا مصداق جو ہے جملہ لَوْلاَكَ لَمَا كا (ضميرالحق قيس)

### ا نبی مُالِیَّا کُرِی کُرِی اختیارات اورعلم غیب

نبی کے واسطے سب کچھ بنا ہے بڑی ہے قیمتی جانِ محمد (ﷺ) روّو رام کوثری)

### نعت پر ہندی را گوں اور گیتوں کے اثرات 📙

ہندو معاشرت میں مرق<sup>ی</sup>ج بھجوں اور گیتوں میں استعال ہونے والے ہندی الفاظ، تلاز مات و مناسبات ، علائم و رموز اور تشبیبات واستعارات کا استعال نعتبہ مضامین میں بھی ہونے لگا۔ ستم بالائے ستم ہیر کہ ہندی را گول کی کے اور گیتوں کے انداز پر: تحصم ی

> کوئی ایس سکھی چاتر نہ ملی مجھے پی کے دوارے بٹھا دیت میں نے راہ مدینہ بھی دیکھی نہیں مجھے بکیاں پکڑ کے بتادیت

> > مخصبته دا درا

تم ہی محمد یار لکیا نبی مَنْ الله ہم بی پار لکیا گھاٹ گھاٹ گھاٹ لینے گھاٹ گھاٹ لینے (مولودسعیدی)

تحمانج قوالي

جگ جوتی سوامی اوتاری ترے روپ کے واری سیدنا! من موہن گردھر گردھاری ترے روپ کے واری سیدنا! (کوراندر)

### نی مُنْ اللَّهُ کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب ایس

جیسی نعتیہ شاعری ہونے گئی، حالانکہ اسلام میں موسیقی حرام ہے اور موسیقی کے آلات جو شیطان کے ہتھیار ہیں جنھیں توڑنے کے لیے پیغیبر اسلام طَالِیْا کَم کومبعوث کیا گیا اتھی کے ذریعے بظاہر آپ کی تعریف ہونے گئی، نیز ہندی بھجوں میں گو پیوں کی کرشن مہاراج سے محبت کا انداز بھی نعت میں داخل ہوگیا۔ یوں نعت میں عورت کے جذبات اور نسوانی عقیدت مندی کا اظہار ہونے لگا، مثلاً:

تورے ہجر میں حق کے پیارے نبی مورا چین گیا موری نیندگی اب در پہتمھارے آن بڑی مورا چین گیا موری نیندگی مورا چین گیا موری نیندگی موری میکے میں تو شکھ سے گئی، چلی پی کی گریا تو سوچ بڑی کوئی سیاں بھی ساتھ نہ آئی مورے، موجے ریت وہال کی بتا دیتی (میلاداحمد مخاراز محمد بدرالحن)

لاج رکھیو! نبی جی جماری میں تو ہوں چیری جی سے تمھاری لاگ پیم کی من میں کثاری جا کے تم بن کرے کون کاری مورا جیا را تم پہ ہے ہیں مجمد مورا جیا را تم پہ ہیں مجمد جاؤں جاپ سے میں بھی بلہاری مورا جیا را تم پہ ہے واری مورا جیا را تم پہ ہے واری مورا جیا را تم پہ ہے واری

#### نبی مُنْ اللَّهُ کُمْ کُنُو بِنِي اختیارات اورعلم غیب

ساؤں کس کو بات اے سکھی ری کہ کس نے جو بن دکھا کے مارا کہت ہے میں نے نیہا لگا کے مارا کہت ہے میں ان نیا لگا کے مارا (بہاریٹربازفشل الدین)

اگرچہ نبی اکرم گائی سے عقیدت و محبت کا بیان مسلمان عورت کے لیے بھی اسی طرح الازمہ ایمان ہے جس طرح مسلمان مرد کے لیے ہے لیکن نعتیہ مضامین میں ہندی اثرات کے تحت ندکورہ اشعار کے انداز میں نبی اکرم گائی آئے کے لیے مطلوبہ احترام اور شائنگی کو بالائے طاق رکھ دیا گیا ہے، نیز یہی رنگ ڈھنگ فضل الدین کے ان اشعار میں بھی شامل ہوگیا ہے:

مجھے اس کی کھر نہ تھی شام سندر ، جِنا کے کے پھراؤ گے اپنی نجر
یہاں اپنا مرن ہے جگت کی ہنی، تو مدینہ نگر کو با بیٹا
سپنے میں دکھا کر پیاری حجیب ، موہ مار گیا اے شاہ عرب!
بدنام بھی یوں پیت میں اب ، سنسار بینے توری جوگن کو
ان شعروں کا ماحول ہندی گیتوں سے بالکل مختلف نہیں ۔ ان میں '' جو بن دکھا کے
مارا'' اور''جیا لے کے پھراؤ گے اپنی نج'' سوئے ادب کی انتہا ہیں اور یہ کہنا کہ نبی طابیہ اللہ اور تجل بنسائی کا باعث ہے ۔ یہ ہندی گیتوں
کی اندھی پیروی کا نتیجہ ہے ۔ امجد حیررآ بادی کی نظم بھی اسی انداز کی ہے:

کی اندھی پیروی کا نتیجہ ہے ۔ امجد حیررآ بادی کی نظم بھی اسی انداز کی ہے:

درثن سے اپنے کر دے دل شاد، چہتم روشن
ماں کب سے رو رہی ہوں میں رکھ کے منہ یہ دامن
کی سے کھڑی ہے داتا در یہ ترے بھکارن

نی مُنَاقِیْمُ کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب 🖟

کاگا سب تن کھائیو ، سو چن چن کھائیو ماس دو نین مورے مت کھائیو ، موہے پیا ملن کی آس کی طرز میں بینعت کہی گئ:

توری منتی کرت ہوں س کاگا ، مورا ماس بدن کا سگرا کھا موری پیا ملن کی ہے آسا ، جری چاند دے مکھ پر نیٹن کو (متاز)

نبی سُلُیْنِم کو''رام'' کہنا، نیز ہندی تھجنوں میں کرش کے لیے اور گیتوں وغیرہ میں مجازی محبوب کے لیے اور گیتوں وغیرہ میں مجازی محبوب کے لیے استعال ہونے والے الفاظ سے نبی اکرم سُلُیْنِم کو مخاطب کیا جانا نامناسب اور غیر مشروع ہے مگر ہندی اثرات کے تحت نعت نگاریہ بھی کہد گئے: وہی راجکمار ہے دلیں دھنی جا کو لوگ کہیں کمی مدنی

وہی راجمار ہے دیس دھی جا کو لوگ ہیں می مدی اسے مایہ جگت کی ملے سکھیو واکے دریہ جو ہاتھ پیارے گا (فضل الدین)

سَده لے موری موہ سرتاجا سَده لے گل راجن کے راجا سَده لے موہ علی جی کے بھیا کالی کملی والے کنہیا سده لے بی بی خدیجہ کے بالم صلی اللہ علیہ وسلم مولودسعیدی) جوگن کی جھولی بھر دے او رام نام والے!
اس بت کو رام کر دے او رام نام والے!
نکلی ہے گھر سے جوگن کفنی گلے میں ڈالے
پاؤں میں پڑ گئے ہیں اب چلتے چلتے چھالے
گرنے کو ہوں زمیں پر ، ہے کون جو سنجالے
بطحا گر کے راجا! او کالی کملی والے!

ہندی شاعری میں بدلتے ہوئے موسموں کے ساتھ عورت اپنی جدائی کی کیفیت کا اظہار کرتی ہے۔خصوصاً ساون کے مہینے میں محبوب سے جدائی کا احساس اپنی شدت کو پہنچ جاتا ہے۔موسم کے حوالے سے ہجر کی یہ کیفیت نعت میں بھی منقلب ہوئی اور کالی شھنگور گھٹا کیں نبی اکرم سالی کے کا ای اسی طرح بہانہ بنیں جس طرح ہندی شاعری میں این محبوب کی یاد کا۔ملاحظہ ہو:

یہ کالی بھنور گھنگور گھٹا مورے جی کو بھاوت ہے سجنی کوئی کالی کملیا والا پیا موہے یاد دلاوت ہے سجنی (نعت سلطان عرب مؤلفہ فضل الدین)

ساون آیا لے تو خبریا تم تو بسے بطی کی گریا (صہبائے حرم از ساجد صدیقی کھنوی)

اس طرح پرندوں کے ذریعے مجبوب تک اپنی واردات و کیفیت ہجر پہنچانے کی کوشش جو ہندی شاعری کی ایک نمایاں خصوصیت ہے، مثلاً: '' کا گا'' سے منسوب قاصد کا تصور، نعت میں بھی ہجرکی کیفیت کے اظہار کا حوالہ بنا، چنانچے میر ابائی کے دوہا:

#### نبی مَنْ لِیْمُ کے تکوینی اختیارات اورعلم غیب اُل

ہندی تھجوں اور گیتوں کے زیراثر نبی مُنگاتیاتی کے لیے رام ،سوامی ،اوتاری ،گر دھاری ، را جکمار ، بالم ، شام ، پیا ، کنہیا اور کرشن مہاراج کے نام پر ہی اکتفانہ کیا گیا بلکہ متعلقہ تلاز مات کو بھی نبی مُنگاتیا ہے منسوب کر دیا گیا اور یوں نعت کی فضا بھجن کے رنگ میں رنگ دی گئی ،مثلاً:

مورا شام گفنیا مدینہ بسو موہ مر کی کی نے نہ سائے گئو میں تو برج دوارے کا ڈھونڈ پھری گئی دلیں بہ دلیں مگر نہ ملا دھری کاندھے کالی کملیا تھی واکے مکھ سے مر کی کی نے بچی کبھی تھی ﴿أَنَا بَشَرِّ» کی دُھن بھی ﴿کُنْتُ کَنْزًا» سنا گیا (فضل الدین)

میں جوگن بروگن میں کملی کمینی تو سرتاج میرا مرا دیوتا ہے تو ساجن سوامی میں باندی ہے کل میں مورکھ نمانی تو گن ہے کلا ہے گرو دیو چیلی کا خوگ کیا گرو دیو چیلی کا خوگ کیا ہوں تو کیا ہے میں دھرتی تو امبر ، میں کیا ہوں تو کیا ہے (عبدالعزیز غالد)

یہاں نبی طُالِیْم کے لیے ساجن ،سوامی ، دیوتا اور گرو دیو کے الفاظ ہندی گیتوں کے تحت رقم کیے گئے ہیں محسن کا کوروی کے قصیدہ:

ست کاش سے چلا جانبِ مُتھرا بادل کہ چلے آتے ہیں تیڑھ کو ہوا کے بادل

215

دیکھیے ہوگا سری کرش کا کیونکر درش سینئہ ننگ میں دل گوپیوں کا ہے کے کل کی پوری فضا ہندوستانی نہ ہبی اور تمدنی ماحول کے متعلقات اور مناسبات سے عبارت ہے۔احمد رضا خان ہریلوی کی مشہور نعت:

> لم يات نظيرك في نظر مثل تو نه شد پيدا جانا

میں '' جگ راج کو تاج تورے سرسو ہے'' تورے چندن بدن پرتوری جوت کی جھلجھل ، مورا جیالز ہے درک درک ،موہ کرنہ پرت اور ''موراتن من دھن سب پھونک دیا'' کے طرح کھی ہندی اثرات لیے ہوئے ہیں۔

## نعت پرفلمی گانوں اور دھنوں کے اثرات

نعتیہ شاعری ہندی بھجوں کے مضامین والفاظ اور ہندی را گوں کے انداز پر تو ہونے ہی لگی تھی۔ اب ہندو پاک میں نعتیہ شعری روایت پر رفتہ رفتہ بھارتی اور پاکستانی فلموں کی پر چھائیاں بھی پڑنے لگیں جس کا آغاز یوں ہوا کہ پہلے تو فلمی گانوں کی دھنوں پر نعتیں کھی اور گائی جانے لگیں ، مثلاً:

در پہ بلاؤ! ملّی مدنی گڑی بناؤ! ملّی مدنی ایک بھارتی فلم کے مشہور گیت گھر آیا میرا پردیسی پیاس بجھی میری اُٹھیکٹ کی کے طرز میں لکھی گئی اور اس کی سُر ، ئے اور دُھن میں گائی جاتی ہے۔ پھریہ ہوا کہ فلمی گیتوں کی شعری زمین ، بحراور وزن میں خامہ فرسائی کی گئی، مثلاً: ایک اور بھارتی فلم کے اس گیت:

> ع یونبی کوئی مل گیا تھا مجھے راہ چلتے چلتے کانداز میں:

<u>ੀ 217</u>

آگئے شاہِ اُمم مٹ گئے رنج و الم (نعت)

وغیره .....اسی طرح برصغیر میں پہلے پہل تو عمومی قوالیوں اور بعد از ال فلمی قوالیوں کا رواج ہوا۔ان قوالیوں میں ہندی الفاظ ،شرکیہ انداز اور مضامین عام تھے، مثلاً مشہور قوالی:

تاجدار حرم ہو نگاہ کرم ہم غریوں کے دن بھی سنور جائیں گے یاد رکھو اگر اٹھ گئی اک نظر جتنے خالی ہیں سب جام بھر جائیں گے میں آگے چل کرشاعر کہتا ہے:

کیا تم سے کہوں اے عرب کے کور! تم جانت ہومن کی "بُیّال" تیری پیت میں سُدھ بُدھ سب ہی گئی کب تک بیرے گی بے خبری

میں کور (شہزادہ)، بتیاں (باتیں)، بیت (محبت) اور سُدھ بُدھ (ہوش) ہندی
الفاظ ہیں، نیز ایک طرف شاعر کا دعویٰ یہ ہے کہ اے عرب کے تاجدار مجھے آپ شائیا ہم کے سامنے اپنی دلی کیفیت بیان کرنے کی چنداں حاجت نہیں کیونکہ آپ شائیا ہم میرے ولی کی با تیں تک جانتے ہیں۔ اور دوسری طرف شاعراس بات پر رسول اکرم شائیا ہے دل کی با تیں تک جانتے ہیں۔ اور دوسری طرف شاعراس بات پر رسول اکرم شائیا ہے شاکی ہے کہ آپ شائی کی محبت میں مجھ جیسے سودائی کی جو حالت زار ہوگئی ہے اس کی آپ شائیل کی خبر ہی نہیں۔ یہ بات ایک دوسرے کے بالکل برعکس اور نفس مضمون کا کھلا آپ شائیل کی خبر ہی نہیں۔ یہ بات ایک دوسرے کے بالکل برعکس اور نفس مضمون کا کھلا

© حالانکہ بھوائے عبارت قرآنی: ﴿ وَ اللّٰهُ عَلِيْهُ اللّٰهِ الصَّدُّ وَدِ ﴾ ''اور الله بی دلول کی باتیں جانتا ہے '' (ال عسران 154:3) اور ﴿ وَ تَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ تَفْسُهُ ﴾ ''اور جو خیالات دلول میں گزرتے میں ہم انھیں بھی جانتے ہیں۔' (قَ 6:50) اس لیے دلول کی چھپی ہوئی باتوں کو جانٹا صرف اللہ بی کی صفت ہے جے کسی دوسری ہتی ہے منسوب کرنا شرک ہے۔

#### نبی مَنْ اللَّهُ مِنْ كُونِی اختیارات اورعلم غیب

تفناد ہے۔ جو نبی مَالِیَّمْ کے علم غیب کے بارے میں شاعر کے بودے دعویٰ کی خود ہی نفی کرر ہاہے۔

اس طرح ایک اورقوالی کے درج ذیل اشعار:

| اعظمين | اسم   | • | تو | اسم   |
|--------|-------|---|----|-------|
| عالميي | جسم   | • | تو | جثم   |
| سكبريا | شانِ  | ſ | تو | شان   |
| (数)    | مصطفا |   | £  | لعيني |

میں نبی مُنَاتِیْمُ کے اسم مبارک کو' اسم اعظم'' قرار دیا گیا ہے جبکہ احادیث میں ہے: اللہ تعالیٰ کا وہ اسم اعظم جس کے ساتھ جو بھی دعا کی جائے ، اللہ تعالیٰ اسے قبول فرما تا ہے۔ اور اس کے ساتھ جو بھی اللہ سے سوال کیا جائے ، اللہ تعالیٰ اسے بورا فرما تا ہے۔ اس آیت کریمہ میں ہے:

﴿ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ ٱنْتَ سُبُحٰنَكَ ﴿ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّلِيدِينَ ۞

''اے اللہ! تیرے سوا کوئی معبود نہیں ہے تو پاک ہے۔ بے شک میں ہی زیادتی کرنے والوں میں ہوں۔''<sup>®</sup>

ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا وہ اسم اعظم جس کے ساتھ اللہ سے جو پچھ بھی مانگا جائے ضرور دیتا ہے، ان دعائیہ کلمات میں ہے۔

«اَللّٰهُمَّ! إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الْحَمْدَ، لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ وَحْدَكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ الشَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ شَرِيكَ لَكَ، أَنْتَ الْحَنَّانُ الْمَنَّانُ، بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ يَاذَاالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»

الأنبيا -87:21 وجامع الترمذي حديث:3505.

### ا نبی مُنْ اللَّهُ مِنْ احْتِیارات اورعلم غیب

"البی! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں، اس لیے کہ تیرے ہی لیے سب تعریف ہے،
تیرے سواکوئی معبود نہیں ہے تو اکیلا ہے، تیراکوئی شریک نہیں ہے (تو) بہت بڑا
مہربان ہے، بہت زیادہ احسان کرنے والا ہے، آسانوں اور زمین کا تو بی (بے مثال)
ایجاد کرنے والا ہے، اے (عظمت و) جلال اور انعام واحسان کے مالک!"
(بعض روایات میں ذوالجلال والاکرام کے بجائے یاحی یا قیوم کے الفاظ ہیں۔)
ایک حدیث میں ہے کہ اسم اعظم ان دوآیتوں میں ہے:
﴿ وَالْهُکُورُ لِلَّا وَالْاَ وَالْاَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه

اسی طرح شاعر کے ان اشعار:

سهانی رات تھی اور پر سکوں زمانہ تھا اثر میں ڈوبا ہوا جذبِ عاشقانہ تھا انھیں تو عرش پہ محبوب کو بلانا تھا ہوں تھی دید کی، معراج کا بہانہ تھا

سنن أبي داود، حديث: 1495، وسنن النسائي، حديث: 1301، وسنن ابن ماجه، حديث:
 3858. البقرة:1632. أل عمرن 2,1:3، وسنن أبي داود، حديث: 1496.

#### نبی مَنْ اللَّهُ کِنْ مُنْ احْتَمَا إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ع یہ کمالِ مُسن کا معاملہ کہ فراق ، حق بھی نہ سہہ سکا شب معراج لیا عرشِ بریں پر بلوا صدمهٔ ججر خدا سے بھی گوارا نہ ہوا

میں اللہ تعالیٰ کی طرف''ہوں ، بہانہ ، فراق اور ہجر''کے الفاظ منسوب کیے گئے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے شایان شان نہیں ۔ یہ اشعار منفیت (Negative sense) اور بشری کمزوریوں کے نمائندہ الفاظ پیٹنی ہیں، جبکہ اللہ تعالیٰ ہر کمزوری اور عیب (Negativity) سے پاک اور ہر خوبی سے متصف ہے، نیز یہ کہ وہ''البھیر'' یعنی ہر چیز کو ہر کہیں اور ہر حالت میں دیکھنے والا ہے، لہذا اس کے لیے فراق ، جدائی اور ہجر کا تصور ہی نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَ نَحْنُ اَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ ۞

''ہم تمھاری شہرگ سے بھی زیادہ قریب ہیں۔''<sup>®</sup>

<sup>🛈</sup> قَ 50:16.

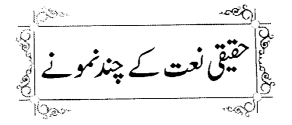
### 

دیکھیے! دورِ جاہلیت کی شاعری کی بھی یہی بات سب سے زیادہ سکتی اور سکتی قرار دی گئی ہے کہ

ع أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا الله بَاطِلُ بَاطِلُ مَنْ فَرَد الله بَاطِلُ الله بَاطِلُ ' ' خبر دار! الله تبارك وتعالى كى بستى كعلاوه برچيزختم بوجانے والى ہے۔' اس قول كى تصويب وتحسين خود مجوب ومنعوت كائنات مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الشَّاعِرُ كَلِمةُ لَبِيدٍ: أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللّٰهَ بَاطِلْ » بَاطِلْ »

''شاعروں کی کہی ہوئی باتوں میں سب سے کچی بات لبید کا یہ قول ہے: خبر دار! اللہ تبارک و تعالیٰ کی ہتی کے علاوہ ہر چیزختم ہوجانے والی ہے۔''<sup>®</sup> ثابت ہوا کہ موجودہ نعت نگار اور نعت خوال حضرات کے مذکورہ اُمور، آ دابِ نعت گوئی کے سراسر خلاف ہیں۔

<sup>()</sup> صحيح البخاري، حديث:6147.



أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبْ أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبْ

''اس میں کوئی جھوٹ نہیں کہ میں نبی ہوں اور بیا کہ میں عبدالمطلب کی اولاد ہوں۔''

نی اکرم سُلَیْنَ کی زبان اقدس سے نکلے ہوئے بدر جزید کلمات گویا میدان جہاد میں ایک عظیم جرنیل کی اپن قوم کو داوشجاعت دینے کی دعوت ہیں جوالی بہترین 'نعت' کا نمونہ بھی ہیں۔ وگرنہ اللہ تعالی نے آپ سُلِیْنَ کوشاعری سے مُبَرَّا و مُنزَّه رکھا، بقولہ تعالی: ﴿وَمَا عَلَمْنهُ الشِّعْدَ وَمَا يَنْكَبُونَ لَهُ ﴾ ''اور ہم نے اسے شعر کہنا نہیں سکھایا اور نہشاعری اس کے شایان شان ہے۔' (یُسَ 69:36)

## عضرت حسّان بن ثابت انصاری مثلِّنْهُ الْحَدِيدِ الْعَارِي مِثَالِثُونُهُ الْحَدِيدِ الْعَارِي مِثَالِثُونُهُ ال

وَقَالَ اللّٰهُ قَدْ أَرْسَلْتُ عَبْدًا يَقُولُ الْحَقَّ إِنْ نَّفَعَ الْبَلَاءُ

''اور اللہ نے کہا کہ ہم نے ایک بندے کو بھیجا ہے جوحق بات کہتا ہے۔ اگر آز مائش نفع بخش ہو (تو اس کی صداقت کو آز مالو )''

> شَهِدْتُ بِهِ فَقُومُوا صَدِّقُوهُ فَقُلْتُمْ لَا نَقُومُ وَلَا نَشَاءُ

''ہم نے اس کی صدافت پر گواہی وی ہتم بھی کھڑے ہو جاؤ اوراس کی صدافت پر گواہی دومگرتم نے یہی کہا کہ ہم ایسا نہ کریں گے اور نہ بیرچاہتے ہیں۔''

پھر ابوسفیان سے مخاطب ہوتے ہوئے

( پھر چنداشعار کے بعد ابوسفیان کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں: )

هَجَوْتَ مُحَمَّدًا فَأَجَبْتُ عَنْهُ وَعِنْدَ اللهِ فِي ذَاكَ الْجَزَاءُ

''تم نے محمد مُنَاشِّیُ کی برائی کی، میں نے ان کی طرف سے جواب دیا اور عنداللہ میرے اس کام کا صلہ ہے۔''

#### المسارى والنه

أَتَهْجُوهُ وَلَسْتَ لَهُ بِكُفْءٍ فَشَرُّكُمَا لِخَيْرِكُمَا فِدَاءُ

'' کیا تو ان کی برائی کرتا ہے؟ حالانکہ تو ان کا ہمسر نہیں ہے،تم دونوں میں جو برا ہو، وہ اس برقربان ہو جائے جوتم دونوں میں سے اچھا ہے۔''

هَجَوْتَ مُبَارَكًا بَرَّا حَنِيفًا رَسُولَ اللهِ شِيمَتُهُ الْوَفَاءُ

''تو نے ایسے شخص کی برائی کی ہے جو مبارک ہے، نیک ہے، اللہ والا ہے، باطل سے حق کی طرف کیسو ہے جس کی خصلت وفا شعاری ہے۔''

> فَإِنَّ أَبِي وَوَالِدَهُ وَعِرْضِي لِعِرْضِ مُحَمَّدٍ مِّنْكُمْ وِقَاءُ

"میرا باپ اور باپ کا باپ اور میری عزت محمد تالیم کی عزت کے لیے تمھر المائی کی عزت کے لیے تمھارے مقابلہ میں ڈھال ہے۔" ا

<sup>1</sup> تاريخ دمشق الكبير :7/285.

# ا أُمّ المؤمنين حضرت عا نشه صديقه وللنَّهُ اللهِ

مَتٰی یَبْدُو فِی اللَّیْلِ الْبَهِیمِ جَبِینُهُ

یَلُحْ مِثْلَ مِصْبَاحِ الدُّجٰی الْمُتَوَقِّدِ

"اندهری رات میں ان کی پیثانی نظر آتی ہے تو اس طرح چکی ہے جیسے
روثن چراغ۔"

فَمَنْ كَانَ أَوْ مَنْ قَدْ يَكُونُ كَأَحْمَدَ يَظُامٌ لِّحَوِّ مَنْ قَدْ يَكُونُ كَأَحْمَدَ يَظَامٌ لِّحَقِّ أَوْ نَكَالٌ لِّمُلْحِدِ

''احم مجتبی سُلَیْمِ جبیها کون تھا اور کون ہوگا حق کا نظام قائم کرنے والا اور ملحدوں کوسرا پاعبرت بنادینے والا۔''<sup>©</sup>

<sup>(</sup>أ) الاستيعاب لابن عبدالبر 12/1.

### الم المراقطة الرّبرا والنَّهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

مَاذَا عَلَى مَنْ شَمَّ تُرْبَةَ أَحْمَدٍ

أَلًا يَشُمَّ مَدَى الزَّمَانِ غَوَالِيَا

"جس نے احمِ مجتبیٰ کی گربت کو سُونگھ لیا، اس پرکوئی حرج نہیں اگروہ ساری عمر
کوئی اور خوشبونہ سُونگھے۔'

صُبَّتْ عَلَيَّ مَصَائِبٌ لَّوْ أَنَّهَا صُبَّتْ عَلَى الْأَيَّامِ عُدْنَ لَيَالِيَا صُبَّتْ عَلَى الْأَيَّامِ عُدْنَ لَيَالِيَا اللَّهَ عَلَى الْأَيَّامِ عُدْنَ لَيَالِيَا اللَّهَ عَلَى الْأَيَّامِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّى اللْمُعَلِّ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

اِغْبَرَّ أَفَاقُ السَّمَاءِ وَكُوِّرَتْ الْسَّمَاءِ وَكُوِّرَتْ شَمْسُ النَّهَارِ وَأَظْلَمَ الْعَصْرَانِ شَمْسُ النَّهَارِ وَأَظْلَمَ الْعَصْرَانِ ''آسان كى بِهنائيان غبار آلود ہوگئين ، دن كا سورج لپيث ديا گيا اور زمانه تاريك ہوگيا۔''

وَالْأَرْضُ مِنْ بَعْدِ النَّبِيِّ كَئِيبَةٌ أَسَفًا عَلَيْهِ كَثِيرَةُ الرَّجْفَانِ

#### سيّده فاطمة الرّبرا رُفَّها إ

''اورزمین نبی کریم مُن الله کے بعد مبتلائے درد ہے اوران کے غم میں سرایا ڈونی ہوئی ہے۔''

فَلْيَهْ فَلْيَهُ الْبِلَادِ وَغَرْبُهَا وَكُلُّ يَمَانِ وَكُلُّ يَمَانِ

''اب آنسو بہائے مشرق بھی اور مغرب بھی اُن کی جُدائی پراور آنسو بہائے قبیلۂ مُضر اور یمن کا ہر شخص۔''

> وَلْيَنْكِهِ الطَّودُ الْمُعَظَّمُ جَوْهٌ وَالبَيْتُ ذُوالْأَسْتَارِ وَالْأَرْكَانِ

"بردی قدر ومنزلت والا پہاڑ بھی آپ کی جدائی پر اشک بار ہواور پردوں اور رُکنوں والا بیت اللہ بھی۔"

<sup>(1)</sup> المواهب اللدنية للقسطلاني: 563/4.

# ارم منزت عمر فاروق وثانيني الله المرادق والنفي الله المراد الشهدة: 644ء)

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَظْهَرَ دِينَهُ عَلَى كُلِّ دِينٍ قَبْلَ ذَلِكَ حَائِدٍ عَلَى كُلِّ دِينٍ قَبْلَ ذَلِكَ حَائِدٍ دُن كِوعَالب كرديا، مرأس دين پرجو اس يها مقاحق سے پھرا ہوا۔''

وَأَسْلَبَهُ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ بَعْدَ مَا تَدْاعَوْا إِلَى أَمْرٍ مِّنَ الْغَيِّ فَاسِدٍ تَدْاعَوْا إِلَى أَمْرٍ مِّنَ الْغَيِّ فَاسِدٍ "الله في الله عَمْ ومحروم كرديا في طَلَيْمُ سے جب أن لوگوں نے سرتش كے خيال فاسد، يعنی قل ير كمر با ندھى۔ "

غَدَاةَ أَجَالَ الْخَيْلُ فِي عَرَصَاتِهَا مُسَوَّمَةً بَيْنَ الزُّبَيْرِ وَ خَالِدِ مُسَوَّمَةً بَيْنَ الزُّبَيْرِ وَ خَالِدِ '' پھروہ صح جب گھوڑے اس کے میدانوں میں جولانیاں دکھانے لگے جونثان زدہ تھے زبیرو فالد کے درمیان ۔''

حضرت عمر فاروق ولاثنيُّ إِنَّ

فَأَمْسٰی رَسُولُ اللهِ فَدْ عَزَّزَ نَصْرُهُ وَأَمْسٰی رَسُولُ اللهِ فَدْ عَزَّزَ نَصْرُهُ وَوَأَمْسٰی عِدَاهُ مِنْ قَتِيلٍ وَ شَارِدٍ "
"پی رسول الله مَالِيَّا کوالله نے غلبے والی نفرت بخشی اور ان کے دیمن مقتول موسے اور شکست کھا کے بھا گے۔"
"
وی اور شکست کھا کے بھا گے۔"

بلوغ الأدب للآلوسي: 271/2، وأخبار عمر على الطنطاوي، ص: 308 و331.



(الشهيد: 650ء)

| تَسْأَمِي            | وَلَا        | ابْكِي              | فَيَاعَيْنِي         |
|----------------------|--------------|---------------------|----------------------|
| السَيِّدِ            | عَلَى        | الْبُكَاءُ          | <u>وَ</u> حُقَّ      |
| برآ نسو بهانا تؤلازم | ، اپنے سردار | نسو بہا اور نہ تھکہ | ''اے میری آ نکھ تو آ |
|                      |              |                     | آچائے۔''             |

# عن حضرت حمزه والنفية بن عبد المطلب بن باشم

(الشهيد: 526ء)

حَمِدْتُ الله حِينَ هَدْى فُوَّادِي إِلَى اللهِ حِينَ هَدْى فُوَّادِي إِلَى الْمُنيفِ إِلَى الْمُنيفِ الْمُنيفِ (مَين نَالله كَالله كَاله كَالله كُلُول كُلّه كُلُول كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُول

اَلدِّينُ جَاءَ مِنْ رَّبٍّ عَزِيزٍ خَيرٍ خَيرٍ كَاءَ مِنْ رَّبٍ عَزِيزٍ خَيرٍ خَيرٍ كَالْعِبَادِ بِهِمْ لَطِيفٌ

''اس دین کی جوعظمت وعزت والے پروردگار کی طرف سے آیا ہے جو بندوں کے تمام حسابات سے باخبراوران پر بڑا مہربان ہے۔''

إِذَا تُلِيَتْ رَسَائِلُهُ عَلَيْنَا تَحَدَّرَ دَمْعُ ذِي اللَّبِّ الْحَصِيفِ

''جب اس کے پیغاموں کی تلاوت ہمارے سامنے کی جاتی ہے تو ہر صاحب عقل اور صائب الرائے کے آنسورواں ہوجاتے ہیں۔''

### والمطلب بن باشم

رَسَائِلُ جَاءَ أَحْمَدُ مِنْ هُدَاهَا بآياتٍ مُّبَيِّنَةِ الْحُرُوفِ

'' وہ پیغامات جن کی ہدایتوں کو احمد مُلَّیِّئِم لے کرآئے، واضح الفاظ وحروف والی آیتوں میں''

وَأَحْمَدُ مُصْطَفًى فِينَا مُطَاعًا فَلَا تَغْشَوْهُ بِالْقَوْلِ الْعَنِيفِ

''میں ستائش کرتا ہوں اس کی جوہم میں برگزیدہ ہیں جن کی اطاعت کی جاتی ہے، لہذاتم ان کے سامنے ناملائم لفظ بھی منہ سے نہ نکالنا۔''

فَلَا وَاللهِ نُسْلِمُهُ لِقَوْمٍ وَلَمَّا نَقْضِ فِيهِمْ بِالسُّيُوفِ

''الله كى قتم! ہم انھيں اس قوم كے حوالے بھى نہيں كريں گے جن كے بارے ميں ہم نے ابھى تلواروں سے كوئى فيصلہ بين كيا ہے۔'' ®

<sup>(1)</sup> المواهب اللدنية :1/230.

### 

قَضَيْنًا مِنْ تِهَامَةَ كُلَّ رَيْبٍ وَخَيْبَرَ ثُمَّ أَجْمَعْنَا السُّيُوفَا "جب تهامه كى طرف سے ہم فارغ ہو يكے،اب دشنوں كا وہاں كائكانہيں رہا اورخیبر سے بھی فارغ ہو چکے، پھرہم نے اپنی تلواروں کواکٹھا کیا۔'' نُخَيِّرُهَا وَلَوْ نَطَقَتْ لَقَالَتْ قَوَاطِعُهُنَّ دَوسًا أَوْ ثَقيفًا ''ہم نے اپنی تلواروں کو اختیار دیے ہوئے ہیں ، اگر پہتلواریں بول سکتیں تو کہتیں کہاب ان کا نشانہ دوس ہوں گے یا ثقیف۔'' وَأَنَّا قَدْ أَتَيْنَاهُمْ بِزَحْفٍ يُحِيطُ بِسُورِ حِصْنِهِمْ صُفُوفَا "جم ایک فوج لے کران تک پہنچے ہیں ، ان کے قلعوں کے حصار کوصف بستہ فوج گھیرے ہوئے ہے۔''

### المنتفع الكرات كعب بن ما لك والثلثة

رَئِيسُهُمُ النَّبِيُّ وَكَانَ صَلْبَا نَقِيُّ الْقَلْبِ مُصْطَبِرًا عَزُوفَا

"ان جوال مردول كى سردار رسول الله مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْمَ مِين جواكِك پخت كارانسان مين - دل كى ياك ، صبر كرنے والے ، پست باتوں سے بہت بلند ، "

رَشِيدُ الْأَمْرِ ذُوحُكُمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمِ مِنْ فَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِلْمٍ وَعِل

"جن كا معاملہ بہت سلجما ہوا ہے۔ تدبر،علم اور بردبارى والے ، اوچھى باتوں اور ملكے بن سے بہت دور ،"

نُطِيعُ نَبِيَّنَا وَنُطِيعُ رَبَّا هُوَ الرَّحْمٰنُ كَانَ بِنَا رَوُّوفَا هُوَ الرَّحْمٰنُ

''ہم اپنے نبی سَلَیْمُ کی اطاعت کرتے ہیں اور اپنے رب کی اطاعت کرتے ہیں جو کہ بہت رحم کرنے والا ہے۔'' ﷺ

<sup>🛈</sup> تفسير ابن كثير :57/1.

يَا رَبِّ لَوْلَا أَنْتَ مَا اهْتَدَيْنَا

وَلَا تَصَدَّقْنَا وَلَا صَلَّيْنَا

"احرب! الرَّتون بوتا تو بم بدايت نه پات ، نه تقديق كرت اورنه نماز

پرْ هِ نَهُ ...

فَأَنْزِلَنْ سَكِينَةً عَلَيْنَا

وَثَبِّتِ الْأَقْدَامَ إِلَّ لَاَقَيْنَا

وَنَبَتِ الاقدَامِ إِنْ لاقيْنا "ہمارے دلوں پرسکینت کا نزول فرما، دشمنوں سے اگر مُرھ بھیر ہوتو ہمیں ٹابت قدم رکھ۔"

إِنَّ الَّذِينَ قَدْ بَغَوْا عَلَيْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

خَلُوا بَنِي الْكُفَّارِ عَنْ سَبِيلِهِ الْكُفَّارِ عَنْ سَبِيلِهِ الْكُفَّارِ عَنْ تَأْوِيلِهِ الْلَيْوْمَ نَضْرِبُكُمْ عَنْ تَأْوِيلِهِ

① طبقات ابن سعد:257/3، طبع، دارصادر بيروت.

#### المحضرت عبدالله بن رواحه وللفظ

''اے کا فروں کی اولاد، رسول اللہ (مُثَاثِیمٌ) کا راستہ خالی کردو، آج ہم شمصیں اسلام کے احکام پڑمل کرتے ہوئے ماریں گے۔''

> ضَرْبًا يُّزِيلُ الْهَامَ عَنْ مَّقِيلِهِ وَيُذْهِلُ الْخَلِيلَ عَنْ خَلِيلِهِ <sup>®</sup>

''الیی مار جوسر کو کھو پڑیوں سے جدا کر دے گی اور جوالیک دوست کو دوسرے دوست سے عافل کر دے گی۔''

رُوحِي الْفِدَاءُ لِمَنْ أَخْلَاقُهُ شَهِدَتْ بِأَنَّهُ خَيْرُ مَوْلُودٍ مِّنَ الْبَشَرِ

''میری روح قربان ہواس ذات پرجس کے اخلاق اس بات پرشاہد ہیں کدوہ بنی نوع انسان میں سب سے بہتر فرد ہیں۔''

> لَوْ لَمْ تَكُنْ فِيهِ آيَاتٌ مُّبَيِّنَةٌ كَانَتْ بَدِيهَتُهُ تُنْبِيكَ بِالْخَبَرِ <sup>©</sup>

''اگراس کے متعلق واضح نشانیاں نہ بھی ہوتیں تو آپ کی معرفت ہی تختیج بہت سے احوال کے بارے میں باخبر کردیتی۔''

٠ طبقات ابن سعد: 310/2 ، طبع، بيروت، لبنان. ٧ سيرة ابن هشام ـ سهيلي.

# ا سردارابوطالب بن عبدالمطّلب

وَاللهِ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ بَجَمْعِهِمْ

حَتْى أُوسَّدَ فِي التُّرَابِ دَفِينَا

"الله كي قتم! وه ا في جعيت كساته جهة كسل بر كزنهيں بي كسلتے جب تك مجھ ملى ميں وفن نه كيا حائے۔"

فَاصْدَعْ بِأَمْرِكَ مَا عَلَيْكَ غَضَاضَةٌ وَأَبْشِرْ وَقَرَّ بِذَاكَ مِنْكَ عُيُونَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَيُونَا اللّهُ ا

وَدَعَوْتَنِي وَزَعَمْتَ أَنَّكَ نَاصِحِي وَزَعَمْتَ أَنَّكَ نَاصِحِي وَلَعَمْتَ أَنَّكَ ثَامِ اَمِينَا وَكُنْتَ ثَمَّ أَمِينَا ''تونے مجھے دعوت دی اور تیراخیال ہے کہ تو میرا خیرخواہ ہے، تونے ج کہا اور پھڑ تُو تو ایک امانت دار (امین) رہ چکا ہے۔''

وَعَوَّضْتَ دِينًا لَّا مُحَالَةَ إِنَّهُ مِنْ خَيْرِ أَدْيَانِ الْبَرِيَّةِ دِينَا

www.KitaboSunnat.com

المردارابوطالب بن عبدالمطلب

''تونے وہ دین پیش کیا جو یقینا پوری دنیا کے ادیان میں بہترین وین ہے۔''
لَوْلَا الْمَلَامَةُ أَوْ حِذَارُ مَسَبَّةٍ
لَوَ جَدْتَنِي سَمْحًا بِذَاكَ مُبِينَا
''اگر ملامت كا خوف اور سُكى كا اندیشہ نہ ہوتا تو اس دین كو قبول كر لینے میں تو یقینا مجھے برملافراخ ول یا تا۔'' ®

المواهب اللدنية: 223/1.

### ﴿ **مِيدامجد** ﴿ مِي الْمِيدِ الْمِيدِينِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيدِ الْمِيد

#### (وفات: 1974ء)

حار سو تیرگی برستی پتھی بزم آفاق جَلَمًا أَفْهَى اجنبی، کم سخن، تهی دامان بھوک میں اپنے دن گزارے ہیں کوئی محرم نہ دوست دار اس کا تیز کانٹوں سے زخم یاب کہیں کنگروں ہے لہولہان مجھی تشنرخوں ہے اک جہاں اس کا ول کے مرجمائے پھول کھلتے ہیں وجد میں دو جہاں کو لاتا ہے ہادیانہ ادا سے کہتا ہے پتقرول کو خدا سبچھتے ہو دیے بچھتے ہیں کفرخانوں کے لا کھ تلوار میان سے نکلی شہر مکہ بتوں کی بہتی تھی لو وہ اک نور کی کرن پھوٹی دیکھنا اک یتیم بے سامال جس نے پوں سال وسن گزارے ہیں پیربن تن یہ تار تار اُس کا تپتی ریتوں یہ مح<sub>و</sub> خواب کہیں چلتی تیغوں کے درمیان مجھی ذرّہ ذرّہ عدوئے جال اُس کا ہاں مگراب جب اس کے ملتے ہیں جب وہ پیغام حق سناتا ہے جب وہ او کی صدا سے کہتا ہے گرہو! تم یہ کیا سجھتے ہو دل دملتے ہیں قہرمانوں کے بات یہ کیا زبان سے نکلی

ظالموں کی اذینیں اک سمت اور خدا کی مشیّیں اک سمت



(وفات: 1978ء)

رخشندہ ترے حس سے رخسارِ یقیں ہے تابندہ ترے عشق سے ایمال کی جبیں ہے چکا ہے تری ذات سے انسال کا مقدر تو خائم کونین کا رخشندہ تکیں ہے قول ترا حرف صداقت کا ہے ضامن ہر فعل ترا حسن ارادت کا ایس ہے ہر گام ترا ہمِ قدم گروشِ دورال ہر جادہ تری رہگزر خُلدِ بریں ہے جس میں ہو ترا ذکر وہی برم ہے رنگیں جس میں ہو ترا نام وہی بات حسیں ہے چکی تھی تبھی جو ترے نقشِ کفِ پا سے اب تک وہ زمیں جاند ستاروں کی زمیں ہے آئکھوں میں ہے اُس خلق مجسم کا تصور اک خلد مسرت مری نظروں کے قریں ہے

# مجذوب سهارن بوری

(وفات: 1944ء)

بس اب میں ہوں اور یادگار مدینہ
کہ اس میں بسا ہے دیار مدینہ
شو دو جہاں تاجدار مدینہ
وہ کہسار، وہ سبزہ زار مدینہ
خوشا منظرِ پُر بہار مدینہ
ہے آنکھوں میں میری بہار مدینہ
مجھے کل جہاں ہے جوار مدینہ
میں دل میں لیے ہوں بہار مدینہ
کین تخفہ ہے یادگار مدینہ

کہاں ہند میں وہ بہارِ مدینہ
مرا دل ہے اک اختصارِ مدینہ
زہے عزت و افتخارِ مدینہ
وہ ہرسو کھجوروں کی دل کش قطاریں
وہ مسجد وہ روضہ وہ جنت کا گلڑا
کہاں جی گئے میراباغ جہاں میں
کہیں جاؤں طیب ہی پیشِ نظر ہے
ادھرد مکھ ادھرا ہے مری چشمِ حسرت
وہاں سے میں دُتِ نبی دل میں لایا
وہاں سے میں دُتِ نبی دل میں لایا

میسر ہو پھر اس کی یارب زیارت کہ مجذوب ہے اشکبار مدینہ



(وفات: 1950ء)

رفار محمد ہو کہ گفتار محمد طلقیا سرمایہ آرائش دربار محمد طلقیا فقا ظلِ بھا سایہ دیوار محمد طلقیا دنیا پہ ہے احسان گراں بارمحمد طلقیا سمجھوتو اے مسلک بھوارمحمد طلقیا ہرقلب حق آگاہ طرف دارمحمد طلقیا پیکار حکیمانہ تھی پیکار محمد طلقیا ہونے لگے مقتول جب انصار محمد طلقیا ہونے لگے مقتول جب انصار محمد طلقیا آزادوں سے بہتر متھے گرفارمحمد طلقیا اعباز ہی اعباز سے اطوارِ محمد وہ سادگی وضع وہ اندازِ مساوات سلمان وسلمان میں نہ قافرق وہاں کچھ اقوام کو کس قعرِ مذلت سے نکالا اسلام جو ہے آشتی و امن کا پیغام فطرت کے قوانین کا مجموعہ ہے اسلام مقصود نہ تھی جنگ سے تسخیرِ ممالک مقصود نہ تھی جنگ سے تسخیرِ ممالک آقائے دوعالم کے غلاموں سے تو پوچھو

ہم جنسوں کی اصلاح میں کل عمر بسر کی اللہ رے صفی جذبہ ایٹار محد مَثَاثِیْرًا

.

#### ا وزیرالحن عابدی الله احد

(وفات: 1979ء)

ظلمتِ نفسِ بشرِ خواجهُ اتام بی کہیں اصنام میں اُبھری کہیں اوہام بی کہیں مامان تصوّر کہیں نمرودِ نظر كهين فرعون تسلط كهين هدّاد بنر سومناتوں کی نمائش گیہ اصنام کہیں روم و بینال کا صنم خانهٔ اوہام کہیں اپی صنعت کے بچاری تھے حکیمانہ وجود ہو فلاطون تخیّل کہ ارسطوئے شہود کہیں نیرو کی وہ سفا کی تفریح طلب خوں اُگلتے ہوئے نظاروں سے تسکین غضبہ کہیں اہلیس کے ساغر سے چھلکتا ہوا عیش کہیں دوزخ کے دہانے سے بھڑ کتا ہوا طیش

کہیں دولت کے طراروں میں بہکتی ہوئی ہے

کہیں شیطان کے تاروں پہ تھرکتی ہوئی نے

صلہ کق و صدافت کے مناظر تھے عجیب

کہیں نمرود کے شعلے کہیں صہوں کی صلیب

کرۂ ارض یہ چھائی تھی کراں تا بہ کراں

تیرگ جہل و صلالت کی، توہم کا دھواں

گفت رها تها خرد و هوشِ خداداد کا دم

کھائے ٹھوکر جو کہیں عقل بڑھے چند قدم

ایے ظلمات میں اک شامِ مرادات آئی جس نے تاریخ بدلِ دی وہ حسیں رات آئی

بارش فیضِ مشیت سے نکھرتی ہوئی رات

شانهٔ عظمتِ آدم یه بکھرتی ہوئی رات

دہر کا شانۂ احساس ہلاتی ہوئی رات

سوئی وُنیا کے نصیبوں کو جگاتی ہوئی رات

عرش کی سیر لب بام سے کرتی ہوئی رات

عالم قدس کے زینے سے انرتی ہوئی رات

کوہ فاران کی وادی سے ابھرتی ہوئی رات

زبر پا ظلمت ِ عالَم کو کپلتی ہوئی رات

وزيرالحن عابدي إليه

جذبه عشق حقیقت سے دکتی ہوئی رات سیرت یاک محمہ سے مہکتی ہوئی رات عرش سے فرش یہ عظمت کے برستے ہوئے پھول شب اسريٰ ميں نثارِ قدم پاکِ رسول ہے دوعالم میں لقب رحمتِ داور اس کا بٹ گیا خلق دوعالم میں نچھاور اس کا ما عرفناك ہے تعبير كمالِ عرفال گر ب محبوب کی خلوت میں تکلف کی زباں برق رو بن گئی معراج میں عقل کونین اس کے قدموں سے تھی وابستہ بشکل تعلین سوئے افلاک بڑھا سم کو جھٹک کر جو براق چونک اٹھا خواب سے انساں کا شعور آفاق کھل گئیں پوری طرح عقل بشر کی آئھیں نئی دنیا میں تھیں اب اہل نظر کی آئکھیں ذہن انسال کو نئی قوت پرواز ملی اہلِ دل کو طلبِ جلوہ گبر راز ملی جو خَفَائِق شِے کئی لاکھ برس ہے مخفی چند صدیوں میں بے علم کی آیاتِ جلی

شب معراج زمانے کی جو سرتاج ہوئی
قدرتِ فکر و تعقل کو بھی معراج ہوئی
جس نے جس راہ میں بھی علم کی دولت پائی
قوتِ فکر و نظر اس کی بدولت پائی
اس قدر بڑھ گئ انسان کی رفتارِ نظر
کف آدم میں ہے اب آئینۂ شمس و قمر
تیرہ تھی فکرِ بشر عہدِ نبی سے پہلے
تیرہ تھی فکرِ بشر عہدِ نبی سے پہلے
رات تھے دن سفرِ نیم شی سے پہلے
کاش اس رازِ ترقی کو جہاں جان سکے
کاش اس رازِ ترقی کو جہاں جان سکے

### عبدالرزاق اوليي الح

میں اک نعت کے بول تم کو سناؤں ہے مدورِ رب جو میں گن اس کے گاؤں کرے جس کی سیرت کی تعریف خالق اس کی اداؤں پہ قربانِ جاؤں أمّتى خاتم السليل كا ہوں خوش بخت کتنا! نہ پھولا ساؤں ہے مدرِح نبی رات دن کا وظیفہ اس سے ہی پیاس اینے دل کی بجھاؤں رہی چومتی آپ کا نقشِ يا جو میں اس راہ میں اپنی آئکھیں بچھاؤں مجلا تو مصفا أس خاكِ پا كا مين سُرمه بناؤل ہے میں لاتعلق ہوں سال میلادِ نبوی مناؤل! میں کہنا ہوں نعتیں تو بھرتا ہوں جیبیں نبي كا رجاوك! ڈھو**نگ** 



کاش وہ چبرہ مری آنکھ نے دیکھا ہوتا مجھ کو تقدیر نے اُس دور میں لکھا ہوتا باتیں سنتا میں بھی پوچھتا معنی ان کے آپ کے سامنے اصحاب میں بیٹھا ہوتا ہوتا ہر سیہ رات میں سورج ہیں حدیثیں ان کی وہ نہ آتے تو زمانے میں اندھیرا ہوتا علم کا شہر مجھے علم عطا کرتا ہوتا حرف ملتے نہ اگر جہل میں ڈوبا ہوتا فخری جب مسجدِ نبوی میں اذانیں ہوتیں میں مدینے سے گزرتا ہوا جھونکا ہوتا میں مدینے سے گزرتا ہوا جھونکا ہوتا

# 

کی غمگسار کی مختوں کا بہ خوب میں نے صلہ دیا کہ جو میرے غم میں گھلا گیا اُسے میں نے دل سے بھلا دیا ترے کس خلق کی اک رمق مری زندگی میں نہ مل سکی میں اس پہ خوش ہوں کہ شہر کے دروبام کو تو سجا دیا ترا نقشِ يا تھا جو رہنما تو غبارِ راہ تھی کہکشاں اسے کھو دیا تو زمانے بھر نے ہمیں نظر سے گرا دیا میں ترے مزار کی جالیوں ہی کی مدحتوں میں مگن رہا ترے دشمنوں نے ترے چمن میں خزاں کا جال بچھا دیا ترے ثور و بدر کے باب کے میں ورق الٹ کے گزر گیا مجھے صرف تیری حکایتوں کی روایتوں نے مزا دیا یہ مری ادادتِ بے بھر، یہ مری عقیدتِ بے ثمر مجھے میرے رعوی عشق نے نہ صنم دیا نہ خدا دیا مرے رہنما ترا شکریہ کروں کس زباں سے بھلا ادا مری زندگی کی اندهیری شب میں چراغ فکر جلا دیا مجھی اے عنایت کم نظر ترے دل میں یہ بھی کیک ہوئی جو تبتُم رُخِ زیت تھا اُسے تیرے غم نے رُلا دیا

<u>1</u> 251



#### (دارالسلام ـ لا بور)

نبی کی رہ یہ چلن ہو تو نعت ہوتی ہے جو سنتوں سے لگن ہو تو نعت ہوتی ہے نہیں ہے نعت نقط نام شعر گوئی کا عمل مآلِ سَخن ہو تو نعت ہوتی ہے جو کوئی مدح محمدً میں محو ہو بلبل حدیث اُس کا چن ہو تو نعت ہوتی ہے فقط زبال ہی نہیں دل بھی ہو غلام اُن کا مطیع سارا بدن ہو تو نعت ہوتی ہے کلامِ میرِ امم سے قرار ماتا ہے حديث ساميہ نِگَانُ ہو تو نعت ہوتی ہے قلم محاذِ نگارش میں نیخ بن جائے کہ بدعتوں کا پؤن ہو تو نعت ہوتی ہے تجھی بھی ملک و وطن کے نہ دین ہو تابع جو دیں کے تابع وطن ہو تو نعت ہوتی ہے جعفرطيار إيْ

جہان بھر میں نفاذِ نظامِ حق کے لیے قبول دار و رس ہو تو نعت ہوتی ہے ہر ایک شعر گرے برق بین کے باطل پر نظامِ ضربِ کہن ہو تو نعت ہوتی ہے نظامِ ضربِ کہن ہو تو نعت ہوتی ہے خدا کی رہ میں بہے خوں کی آبیاری سے جہاں میں سرو و سمن ہو تو نعت ہوتی ہے سنو اے نعت نگارو! کہ صدق گوئی سے جگر ہلانے کا فن ہو تو نعت ہوتی ہے جگر ہلانے کا فن ہو تو نعت ہوتی ہے میں مگن ہو تو نعت ہوتی ہے

# يروفيسرعبداللدشامين ا

اُن کی مہک نے دل کے غنچے کھلا دیے ہیں یادِ خدا کے دل میں ساماں سجا دیے ہیں شمعِ اَحَد جلا کے پیغام حق سُنا کے جو بے خُدا تھے نادال وہ باخُدا کیے ہیں گھر میں نہ کچھ رکھا ہے ہی شانِ مصطفیٰ ہے گل سيم و زر جواهر به رو خدا ديے بيں جن و بشر، ملائک، قربان سب خلائق درج تمام حاصل بعد از خدا کیے ہیں نوع بشر کو کیوں نہ قسمت یے ناز ہو گا خالق نے مصطفیٰ بھی انساں بنا دیے ہیں وحثی، گنوار، بربر، صحرانشیں، تعلیمِ مصطفیٰ نے انساں بنا دیے ہیں کیا فکر تشکی کی شاہیں کو روزِ محشر ساقی نے جام کوثر بھر بھر پلا دیے ہیں

## ﴿ نعت گوئی اور حقیقت وسیلیه اُنْ اِللهِ اللهِ اللهِيَّا اللهِ المِلْمُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِيَّا المِلْمُ اللهِ المِلْمُلِيِّ اللهِ المِلْمُلِيَّ اللهِ المِل

ابھی تک آپ نے نعت کی تعریف ، تاریخ اور تدریجی نعت گوئی کا مطالعہ کیا۔ نیتجاً یہ حقیقت کھل کرسامنے آگئ ہوگی کہ کس طرح نظریۂ «نور من نور الله» اور «وسیله» کو 'نعت گوئی' میں مبالغہ آرائی کا باعث بنایا گیا ہے۔ اس سلسلے میں ''نورمن نوراللہ'' پر تو سیر حاصل بحث ہو چکی ہے۔ اب' حقیقتِ وسیلہ' کا غائر مطالعہ کرتے ہیں تا کہ کھر ااور کھوٹا الگ ہوکر دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی ہوجائے ، نیز''وسیلہ کی حقیقت' طشت از بام ہوجائے اور اس کی شرعی حیثیت بھی رونے روش کی طرح عیاں ہوجائے۔

وسلہ عربی زبان کا لفظ ہے۔ اس کا مادہ''وس ل'' ہے ، جس کامعنی عربی زبان میں ''برضا ورغبت کسی کا قرب حاصل کرنا'' مذکور ہے۔ ®

وسیلہ کا بیمعنی شرعی اصطلاح کے بہت قریب ہے، یعنی ''وہ نیک اعمال جن کے ذریعے بندہ اللہ کا قرب حاصل کرتا ہے۔''

اُردوزبان میں بھی تقریباً یہی معنی مُر ادلیا جاتا ہے بلکہ عام استعال میں صرف سبب اور ذریعہ کے معنی میں مستعمل ہوا ہے۔ اور ذریعہ کے معنی میں مستعمل ہے۔ قرآنِ حکیم میں دو جگہ لفظ وسیلہ استعال ہوا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ لِيَا لَيُنِهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَالْبَتَغُوْاَ اِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ وَجَاهِدُوا فِىٰ سَبِيْلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞



ن حقیقت وسیلهٔ از مقصود الحسن فیضی -

#### الغت گوئی اور حقیقت وسیله

'' مسلمانو! الله ہے ڈرتے رہواور اس کی طرف وسیلہ تلاش کرواور اس کی راہ میں جہاد کروتا کہ تمھارا بھلا ہو'' ®

### ائمه تفسير كے نزديك لفظ وسله كي تعريف

' وعمل طاعات اور اجتنابِ محرمات کے ذریعے قرب الہی کا حصول وسلہ کہلاتا ہے۔''

ان ائمہ میں ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس ڈائٹیاہ حسن بھری اور مجاہد بھٹا وغیرہم کا نام خاص طور پر قابلِ ذکر ہے

حافظ ابنِ کثیر رٹملٹنزان اقوال کونقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ان ائمہ نے وسلے کی جوتفسر بیان کی ہے۔ © کی جوتفسر بیان کی ہے،اس میں علائے تفسیر میں ہے کسی کا اختلاف نہیں ہے۔ © دوسری جگہ ارشاد ہاری تعالی ہے:

﴿ اُولَٰ إِكَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ يَنْبَعُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمْ اَقْرَبُ وَيَهِمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمْ اَقْرَبُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتُهُ وَ يَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحُدُّوُوا ﴾

<sup>(1)</sup> المآئدة 35:55.

تفییرروح البیان: 174/5 اس آیت کی شانِ نزول میں وارد صحیحین کی روایت آیت کے مفہوم کو مزید واضح کردیتی ہے۔

③ بنيّ اسر آء يل57:17.

#### نعت گوئی اور حقیقت وسیلیه 🏂

اس آیت میں بھی لفظ وسلہ کا وہی مفہوم ہے جو بچھلی آیت کی تفسیر میں گزرا ہے، چنانچ تفسیر جلالین میں وسلہ کی تفسیر «القربة بالطاعة الکے لفظ سے مذکور ہے، یعنی طاعت وفرماں برداری کے ذریعے تقرب حاصل کرنا۔ ®

(صحيح البخاري، حديث: 4714)

<sup>©</sup> حضرت عبداللہ بن مسعود وہ النظافر ماتے ہیں کہ عرب کے لوگ جنوں کی پوجا کرتے اور ان کی وہائی دیا کرتے سے بعث نبوی مالئے ہیں کہ عرب کے لوگ جنوں کی پہنچا کے بعد وہ جن تو اسلام لے آئے اور قرب اللی کی طلب میں رواں دواں رہے لیکن یہ جابل انسان پھر بھی جنوں کی عبادت میں مشغول رہے اور ان مجبوروں کے دامن کو برعم خود کیلا ہے ہوئے والک حقیقی تک پہنچنے کے متنی رہے، جس پر بدآ بیت نازل ہوئی۔

# ا وسیلہ کے جائز طریقے ا

#### الله تعالی کے اساء وصفات کا وسیلہ ا

جن وسیلوں کا ثبوت قرآن وحدیث سے ملتا ہے، ان میں اللہ تعالیٰ کے پیارے ناموں اور پاک صفتوں کا وسیلہ سرفہرست ہے: ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْلَى فَأَدْعُوهُ بِهَا مَ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِيَ

ٱسْمَآيِه ﴿ سَيُجْزَوُنَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ۞

''اوراللہ تعالیٰ کے نام سب سے اچھے ہیں، اٹھی ناموں سے اسے پکارواورا یسے لوگوں کوچھوڑ دو جواس کے ناموں میں کج روی سے کام لیتے ہیں۔ انھیں ان کی سب کی روی سے کام لیتے ہیں۔ انھیں ان کی سب کی رہ دی کی دی کی دونا کی سب کی دی گوٹ

منج روی کی سزامل کررہے گی۔'<sup>©</sup>

الله كے رسول مَالِيْظِ كا ارشاد ہے:

«أَلِظُّوْا بِيَاذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»

الأعراف 7:180. ② جامع الترمذي عديث: 3525,3524.

<sup>+</sup> فضیلة الشیخ علامه محمد بن صالح العثیمین را شین الشین الشین مین این کرتے میں وسیلے کامعنی بیان کرتے ہوے فرمایا: اس کی دو تعمیں ہیں:

① عبادات: جن سے اللہ کی رضا مندی اور حصولِ جنت مقصود ہو، جیسے رمضان المبارک کے روزے 14

یعنی اپنی دعاؤں میں کثرت سے اس کا استعال کرو۔

الله تعالیٰ کے بہت سے بیارے نام اور اچھی اچھی صفات ہیں جن میں اس کی مختلف خوبیوں کا بیان ہے۔ بعض اس کی رحمت کو بیان کررہی ہیں، بعض سے اس کی شانِ غفاریت ظاہر ہوتی ہے اور بعض میں اس کی رزاقیت کا ذکر ہے اور بعض اس کی شانِ قہاریت کو ظاہر کرتی ہیں۔ الی آخرہ، اس لیے بندے کوجس قتم کی ضرورت در پیش ہو الله تعالیٰ کو اس کے مناسب حال صفت سے یاد کرے، جیسے اے الله! تو رحمٰن ورجیم ہے، لہذا ہمارے اوپر رحم فرما۔ اے الله! تو رزاق ہے، ہرکس وناکس اور چرند پرندکو روزی دیتا ہے، میری روزی میں بھی کشادگی فرما اور برکت دے۔ اے الله! تو غفور وغفار ہے، ایخ اس گناہگار بندے کو معاف فرما دے۔ اے الله! تو ہرنیک وبدکی دعا سنتا ہے، اس مسکین کی دعا س لے۔ وغیرہ وغیرہ و

 <sup>◄</sup> رکھنا، لیلة القدر کا قیام وغیرہ امورِ عبادیہ جن کے ذریعے سے بندے اپنے گناہوں کی مغفرت اور جہنم
 سے نجات کے طالب ہوتے ہیں۔ (قرآنِ مجید میں ندکورہ لفظ وسیلہ کا یہی مفہوم ہے۔)

<sup>©</sup> وہ وسلیہ جو دعا کی قبولیت کا ذریعہ ہے ، پھراس دوسری قشم کی علامہ موصوف نے چیوصورتیں بتلائی میں :

<sup>(()</sup> الله کے پیارے پیارے ناموں کا وسیلہ، خواہ کسی خاص نام کا وسیلہ لیا جائے یا جملہ ناموں کا وسیلہ۔ . بر

<sup>(</sup>ب) الله کی صفات کا وسیله، خواه عمومی طور پر ہو یا خصوصی طور پر۔

<sup>(</sup>ج) الله تعالى يرايمان كا وسيله اورالله كےرسول طَلْقِيمٌ برايمان كا وسيله-

<sup>(</sup>۵) وعا کرنے والا اللہ تعالی کے حضورا بنی مسکنت اور خشہ حالی کو وسیلہ بنائے ، جیسے حضرت موکیٰ ملیّا نے عرض کیا: ﴿ دَتِّ إِنِّيْ لِيمَاۤ ٱنْزَلْتَ إِلَىٰٓ مِنْ خَيْدِ فَقِيْرٌ ﴾ (القصص 24:28)

<sup>(</sup>هه) کسی الیی زنده ذات کی دعا کا وسله جس کی دعا کی قبولیت کی امید کی جاتی ہو۔

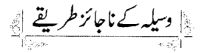
<sup>(</sup>و) ا ممّالِ صالحه كا وسيله ( ديكھيے مجموع الفتاويٰ ورسائل الشيخ: 279/5)

### اعمالِ صالحه کا وسیلیه 🎼

جوعمل جس قدر خلوص کے ساتھ کیا جائے اللہ کو اس قدر محبوب ہوگا اور جس نسبت سے اخلاص کی کمی ہوگا اس اعتبار سے تبولیت اللی سے محروم ہوگا حتی کہ جوعمل دنیوی مفاد، برادری کی عصبیت، نام ونمود یا کسی دوسری غرض سے کیا جائے تو وہ بظاہر نیک ہونے کے باوجود عنداللہ قبول نہیں ہوگا۔

صحیحین کی حدیثِ غار' جمل صالح کے ذریعے وسلی' پر واضح دلیل ہے کہ ان تینوں نیک بندوں نے اپنے اپنے نیک عمل کا وسله لیا جو صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنودی کے لیے کیا تھا۔ ایسے اعمال کے وسلے سے اللہ نے ان کی دعا کیں قبول فرمالیں۔

اس حدیث میں دلیل ہے کہ مصیبت و پریشانی میں دعا کرنامتحب ہے۔اس طرح اپنے اعمالِ صالحہ کے وسیلے سے اللہ کا تقرب حاصل کرنا بھی صحیح ہے اور اللہ تعالی نے جو قبولیت دعا کا وعدہ کیا ہے، اسے پورا کرنے کی درخواست بھی کی جاسکتی ہے۔ یہ ایسا وسیلہ ہے کہ عہد نبوی مُلاَثِیْم کے بعد بھی اس کی مثالیں کثرت سے ملتی ہیں۔



گزشته سطور میں ہماری گفتگو قرآن وحدیث سے ثابت شدہ و سلیے کے سی طریقوں سے متعلق بیش کی جاتی ہیں جن کا ثبوت نہ سے متعلق بیش کی جاتی ہیں جن کا ثبوت نہ قرآن کیم سے ہے اور نہ احادیثِ صیحہ سے اور نہ خیر القرون میں صحابہ کرام ٹھائٹٹم یا تابعین رہائٹ کا بی ان برعمل رہا ہے۔ اس توسل کو جار حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- ① کسی کی ذات کا وسیله
- ② تحسى كى عظمت ورتبے كا وسيله
  - ③ کسی کے حق کا وسیلہ
- کسی غیرموجود بائر ده ذات کی دعا کا وسیله

### کسی کی ذات کا وسیله 🕒

سی نبی، ولی، شہیداور غازی کی ذات کا واسط دے کر اللہ سے پچھ طلب کرنا، مثلاً:

یوں کہنا کہ اے اللہ! اپنے نبی کے صدقے مجھے بخش دے، اے الله! تخفیے تیرے حبیب
کا واسطہ ہے کہ میری میشرورت پوری کردے، اے الله! اولا دِعلی و فاطمہ ٹٹا لُنڈم کے
صدقے میری مصیبت کوٹال دے وغیرہ۔

چونکہ دُعا اور وسیلہ خالص شرعی عمل اور عبادت کا معاملہ ہے، اس لیے ضرورت ہے کہ اس کے ثبوت میں قر آ نِ حکیم یا احاد بیث صیحہ سے کوئی دلیل ہو۔ قاعدہ بیر ہے کہ جوعمل

''عبادت'' کی نیت سے کیا جائے اور قرآن وحدیث سے ثابت نہ ہو، اسے اصطلاح شرع میں'' بدعت'' کہا جائے گا، چنانچہ رسول الله طَلَيْظِ کا فرمان ہے:

«مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ، فَهُوَ رَدٌّ»

''جس نے دین میں کوئی الی چیز ایجاد کی جواس میں نہیں ہے، وہ نا قابل قبول ہے۔''<sup>®</sup>

دوسر لفظول میں میصدیث یوں آئی ہے:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَّيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا · فَهُوَ رَدُّ»

''جس نے کوئی ایساعمل کیا جس پر ہمارا تھم نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔''®

اس قاعدے کوسامنے رکھ کر'' ذات کا® وسیلہ'' لینے پر جب نظر ڈالتے ہیں تو قرآن عکیم یا حدیثِ رسول سے اس کا کہیں بھی ثبوت نہیں ملتا اور نہ ہی کسی صحابی و تابعی نے

البخاري، حديث: 2697 وصحيح مسلم، حديث: 1718.

٤ صحيح مسلم، حديث: 1718.

<sup>(</sup>۱) ایک شبہ اور اس کا از الہ: سیح بخاری وغیرہ میں ہے کہ حضرت عمر دہ اللہ اپنے دور خلافت میں اللہ کے رسول تالی کے چپا حضرت عباس بن عبدالمطلب کے وسلے سے پانی طلب کرتے تھے اور کہتے تھے کہ ''اے اللہ! ہم تیرے نبی کے وسلے سے آپ سے بارش طلب کرتے تھے اور آپ ہمیں بارش عطا فرماتے تھے اور اب ہم تیرے نبی کے چپا کے وسلے سے پانی کے طالب ہیں تو آپ ہمیں بارش عطا فرمادیں۔' (صحیح البخاری، حدیث: 1010)

لیکن حق میہ ہے کہ جس طرح صحابہ کرام ٹھائی حیات نبوی میں آپ کی ذات کا نہیں بلکہ آپ کی دات کا نہیں بلکہ آپ کی دعا کا دعا کا دعا کا دعا کا دات کا نہیں بلکہ دعا کا وسیلہ لیتے تھے، ای طرح حضرت عمر فاروق ٹھائی نے بھی حضرت عباس کی ذات کا نہیں بلکہ دعا کا وسیلہ لیا تھا۔ جیسا کہ اس حدیث کے تمام طرق کو جمع کر کے حافظ ابن حجر براللئ نے اس حقیقت کو داختے کر دیا ہے۔ دیکھیے فتح الباری: 497/2۔ اس موضوع پر تفصیلی بحث کے لیے دیکھیے علامہ البانی براللئ کی کتاب التوسل 3-5-73۔

#### وسله كے ناجائز طريقے إ

اس پرعمل کیا ہے اور ندائمہ مشہورین میں سے کسی کا قول معروف ہے، اس لیے بلاخوفِ
تر دید کہا جاسکتا ہے کہ یہ وسیلہ بدعت ہے بلکہ یہ کہنا زیاوہ صحیح ہے کہ اس کے بدعت
ہونے پرائمہ کا اتفاق ہے۔ خیرالقرون میں کسی نے بھی اس توسل کو جائز نہیں سمجھا۔ امام
ابو صنیفہ اور امام ابو یوسف بیک سے اس وسلے کا ناجائز اور مکروہ ہونا صراحت کے ساتھہ
ثابت ہے۔ فرمایا:

«لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ أَنْ يَدْعُوَ الله إِلَّا بِهِ وَالدُّعَاءُ الْمَأْذُونُ فِيهِ وَ الْمَأْمُورُ بِهِ مَا اسْتُفِيدَ مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى»

''کسی کے لیے مناسب نہیں ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کواس کے اساء منٹی کے علاوہ کسی اور واسطے سے پکارے۔ اور جس دعا کی اجازت اور حکم ہے، وہ وہی ہے جس کا جبوت آیت کریمہ: ﴿ وَلِلّٰهِ الْاَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ میں موجود ہے۔'' \*\*

کسی کے رہے اور مقام کا وسیلہ

کسی نبی، ولی اور شہیر کے رہے اور مقام کے وسلے سے اللہ سے کچھ طلب کرنا کہ ان کے رہے اور مقام کے وسلے سے جھے معاف کردے وغیرہ وغیرہ؟

چونکہ احادیث ِ هیچه و نابتہ اور اقوالِ صحابہ ٹٹائٹٹٹ میں اس کا ثبوت نہیں ہے، اس لیے ہیہ صورت بھی بدعت ہوئے کی وجہ سے ممنوع ہوگی۔ اگر وسیلہ کی بیصورت سی معنی میں جائز ومشروع ہوتی تو صحابہ کرام ٹٹائٹٹر کی پاک جماعت اسے ترک نہ کرتی۔ ®

٠ الدرالمختار:6/396.

شہر: اس مشہور حدیث کے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں جوان الفاظ میں مروی ہے: [تَوَسَّلُوا بِجَاهِي، فَإِنَّ جَاهِي عِنْدَاللَّهِ عَظِيمٌ] 'ميرے جاہ ورتبے کا وسله لو، اس ليے که ميرا رتبه الله کے

## سی مخلوق کے حق کا وسیلہ 🖟

## جیسے کسی شاعرنے کہا:

» نزدیک بہت عظیم ہے۔''

نون: یہاں پریہ بات بھی واضح رئی چاہیے کہ فقہ حنی میں مکروہ حرام کے قریب ہے، لینی جس طرح حرام کا ارتکاب کرنے والا عذاب جہنم کا مستحق ہوگا، چنا نجیہ جداری میں کا مرتکب بھی عذاب جہنم کا مستحق ہوگا، چنا نجیہ جداری میں ہے: «اَلْمَحُرُوهُ حَرَامٌ عِنْدَ مُحَمَّدٍ، وَأَقْرَبُ إِلَى الْحَرَامِ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةَ وَ يُؤسُّفَ» "امام محمد کے نزدیک مکروہ اور حرام برابر ہیں، البتہ امام ابوطنیفہ اور امام ابولیوسف اُلیسٹ کے نزدیک مکروہ حرام کے قریب ترے۔ " (الهدایة: 4/12)

ور مخار اور اس کے حاشیہ رد المخار میں ہے: "کُلُّ مَکُرُوهِ أَيْ کَرَاهَهُ تَحْرِبِم حَرَامٌ کَالْحَرَامِ فِي الْعُقُوبَةِ بِالنَّارِ عِنْدَ مُحَمَّدِ وَعِنْدَهُمَا وَهُو الصَّحِيحُ الْمُخْتَارُ وَلِي الْحَرَامِ أَقْرَبُ " فَهِم مَروه التِّي الْعُقُوبَةِ بِالنَّارِ عِنْدَ مُحَمَّدِ وَعِنْدَهُمَا وَهُو الصَّحِيحُ الْمُخْتَارُ وَلِي الْحَرَامِ أَقْرَبُ " فَهُم مَر كَامِتِهُم كَ عَذَاب كَ اسْتَقَاقَ كَسلط مِن البنة المام الوہ بیسف كنزد يك حرام ك قريب ہاور يكى فدہب مَجِح مُتَارب " (487,486/9) ـ نيز ويكھي: (البحر الرائق شرح كنز الدقائق: 205,204/8)

الهي تحقِ بني فاطمه (الله) كن خاتمه!

''اےاللہ!اولادِ فاطمہ کے حق کے طفیل ایمان کے لفظ پر میرا خاتمہ کردے۔'' اے اللہ! تجھے تیرے نبی کے حق کا واسطہ ہے کہ تو مجھے معاف کردے۔ فلال ولی وہزرگ کے حق کے وسلے سے سوال ہے کہ میرا بیکام ہوجائے۔

پیشِ نظررہ کہ وسیلہ کی بیصورت بھی کسی صحیح وصرت کے حدیث سے ثابت نہیں ہے۔
اس سلسلے میں بعض حدیث یہ پیش کی جاتی ہیں لیکن ان میں سے کوئی حدیث بھی پایہ بھوت
کونہیں پہنچتی، پھر کسی شرع مسئلے پر کسی ضعیف وموضوع حدیث سے استدلال نہیں
کیا جاسکتا اور شاید یہی وجہ ہے کہ علائے امت خصوصًا علائے احناف نے اس وسیلے کو
غیر مشروع قرار دیا ہے، چنا نچہ فقہ حنی کی مشہور اور معتمد کتاب "ہدائی" میں ہے:

«يُكْرَهُ أَنْ يَّقُولَ الرَّجُلُ فِي دُعَائِهِ! بِحَقِّ فَلَانٍ أَوْ بِحَقِّ أَنْبِيَائِكَ وَ رُسُلِكَ لِأَنَّهُ لَا حَقَّ لِمَخْلُوقِ عَلَى الْخَالِقِ»

''کسی نبی اور رسول یا کسی اور کے حق کے وسلے سے دعا کرنا مکروہ ہے کیونکہ خالق پر کسی مخلوق کا کوئی حق نہیں ہے۔''

مشہور اور متداول کتاب ''القدوری'' میں ہے:

اللهَ اللهُ بِحَقِّهِ لَا تَجُوزُ لِآنَهُ لَا حَقَّ لِلْخَلْقِ عَلَى الْخَالِقِ فَلَا تَجُوزُ وِفَاقًا»

''کی مخلوق کے حق کے واسطے سے دعا کرنا متفقہ طور پرنا جائز ہے کیونکہ کسی مخلوق کا خالق پر کوئی حق نہیں ہے۔'' وسیله ممنوعه کی مذکورہ نیخول صور تیں اسلام کے منافی امور بلکه بدعت اور شرکیات میں داخل ہیں۔ داخل ہیں۔ داخل ہیں۔ اور حقیقت یہ ہے کہ اس امت میں اور سابق امتوں میں شرکِ اکبر کا دروازہ اضی صور توں سے کھلاتھا، لہذا ان صور توں سے کلی اجتناب کرنا لازم ہے۔ غیر موجود زندہ یا کسی مُر دے کی دعا کا وسیلہ نے

وسلد ممنوعہ کی چوتھی صورت ہے ہے کہ کسی غیر موجود شخص کی دعا کا وسیلہ لیا جائے، وہ ذات مُر دہ ہو یا زندہ ،خواہ وہ ذات کسی نبی کی ہو یا ولی وشہید کی ،خواہ کسی بزرگ سے دعا کی درخواست کی جائے کہ اے فلال ہستی! اللہ سے میرا ہے کام کراد یجیے۔ یا اس بزرگ ہی سے اپنی مراد ما نگی جائے۔ اس کی حرمت پر اہل سنت والجماعت کا اجماع ہے اور یہی وہ شرک ہے جو مشرکین عرب میں رائج تھا اور جسے انھوں نے وسیلہ کا نام وے رکھا تھا اور جو اللہ کے رسول منافی اور مشرکین کے ما بین سب سے بڑے اختلاف کی بنیاد تھا۔ اس جو اللہ کے رسول منافی اور مشرکین کے ما بین سب سے بڑے اختلاف کی بنیاد تھا۔ اس لیے بقول علامہ محمد بن صالح العثیمین اسے وسیلہ نہیں بلکہ شرک کہنا چاہیے، چنانچہ آپ فرماتے ہیں کہ '' یہ سیح نہیں ہے کہ اسے ہم وسیلہ کا نام دیں بلکہ اسے ہم شرک کہتے ہیں کیونکہ غیر اللہ سے دعا کرنا دین میں شرک اور گمراہی اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَمَنْ اَصَٰلُ مِسَّنَ یَکُ عُوْا مِنْ دُوْنِ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر الْکُ اللہ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ مَنْ دُونِ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر اللّٰہِ مَنْ دُونِ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر الْکُمْ اللّٰہِ مَنْ دُونَ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتَجِینْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر الْکُمْ اللہِ اللّٰمِیٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمُ مَنْ لاّ یَسْتُحِیْبُ لَکھُ اِلیٰ یَوْمِر الْکُمْ اللّٰمِ مَنْ دُونِ اللّٰہِ مَنْ لاّ یَسْتُحِیْبُ لَکھُ اِلیْکُمْ اللّٰہُ اللّٰمُیٰ اللّٰمِیٰ اللّٰمِیْمُراہُ اِلیٰ یَا مُراسِلُمُیْ اللّٰمِیٰ اللّٰمُیْکُمْ اللّٰمُیْکُمْ اللّٰمُونَ اللّٰہُ وَاللّٰمُیْکُمْ اللّٰمُیْکِمْ اللّٰمُیْکُمُیْکُمْ اللّٰمُیْکُمُونُ اللّٰمِیْکُمْ اللّٰمُیْکُمُونُ اللّٰمِیْکُمُونُ اللّٰمُیْکُمُیْکُمُیْکُ اللّٰمُیْکُمْکُمُونُ اللّٰمُیْکُمُونُ اللّٰمِیْکُمُونُ اللّٰمُیْ

''آخراس شخص سے زیادہ بہکا ہوا انسان اور کون ہوگا جو اللہ کو چھوڑ کر انھیں پکارے جو قیامت تک اسے جواب نہیں دے سکتے بلکہ وہ ان کے پکارنے ہی سے بے خبر ہیں۔'' ®

٤ الأحقاف 5:46 ومجموع الفتاوي والرسائل لشيخ ابن العثيمين: 287/5.

اب رہامعاملہ تو حید کا تو اس کی شکل ریتھی کہ مشرکین اللہ کو اس کی ذات ، صفات اور افعال میں ایک مانتے تھے، وہ کہتے تھے:

ای کے ہاتھ میں آسان وزمین اوران کے نیج کی ساری چیزوں کی ملکیت ہے اور صرف وہی رازق ہے جوانسان ، حیوان ، چوپائے ، درندے ، پرندے غرض ہر زندہ چیز کو روزی دیتا ہے اور صرف وہی مد ہر ہے جوآسان اور زمین تک کا سارا نظام چلاتا ہے اور چھوٹی ہڑی ہر چیز یہاں تک کہ چیوٹی اور ذرے تک کے معاملات کا انتظام کرتا ہے اور صرف وہی آسان اور ان کے درمیان جو کچھ ہے ان سب کا رب ہے اور وہی عرشِ عظیم کا رب ہے اور ہر چیز کا رب ہے ۔ اس نے سورج ، چاند، ستارے ، پہاڑ ، ورخت ، چوپائے ، جن ، انسان اور فرشتے سب کو اپنے تابع فر مائ کر رکھا ہے اور سب کے سب اس کے سامنے جھکے ہوئے ہیں ، وہ جے چا ہے بناہ دے ، کوئی پکڑ نہیں سکتا اور جے چا ہے بناہ دے ، کوئی بناہ نہیں دے سکتا ، وہی زندہ کرتا ہے ، وہی مارتا ہے ، جو چاہتا ہے کرتا ہے اور جو جھم چاہتا ہے ، لگا تا ہے ، کوئی اس کا تھم روک سکتا ہے نہ اس کا فیصلہ بدل سکتا ہے اور جو تھم چاہتا ہے ، لگا تا ہے ، کوئی اس کا تھم روک سکتا ہے نہ اس کا فیصلہ بدل سکتا ہے ۔

یہ ساری باتیں مشرکین تسلیم کرتے تھے اور ان سب میں وہ اللہ کو اکیلا اور یکٹا مانتے تھے، البتہ ان تھے، وہ اللہ کی ذات اور صفات اور افعال میں کسی کو شریک نہیں مانتے تھے، البتہ ان باتوں میں اللہ کوایک ماننے کے بعدوہ کہتے تھے:

اللہ نے اپنے بعض مقرب اور مقبول بندوں کو اس دنیا کے بعض کاموں میں پچھ تصرف کرنے کا اختیار دے دیا ہے اور وہ اللہ کے دیے ہوئے اس اختیار کی بنا پرتصرف کرتے ہیں، مثلًا: اولا درے دیتے ہیں، مصیبت دور کر دیتے ہیں، بیار کوشفا دیتے ہیں اور اللہ نے اضیں بیاض دیگرضرور تیں پوری کرتے ہیں اور اللہ نے اضیں بیاضتیار اس لیے دیا ہے کہ وہ

الله كے مقرب بيں اور الله كے نزديك ان كا خاص مقام ومرتبہ ہے چونكہ الله في الله الله الله الله الله الله الله كرى ضرورتيں غيبى طريقے سے بورى ليے وہ بندول كى ضرورتيں غيبى طريقے سے بورى كرديتے بيں، بعض بلائيں ٹال ديتے بيں اور جس سے خوش ہوجاتے بيں، اسے الله كا مقرب بنا ديتے بيں اور الله سے اس كى سفارش كرديتے بيں۔

مشركين نے اين ان خيالات كى بنا پر انبيائ كرام ، اوليائ عظام، بزرگان وين اور نیکوکارلوگوں کواینے اور اللہ کے درمیان وسیلہ بنایا اور ایسے اعمال ایجاد کیے جن کے ذریعے ان لوگوں کا قرب اور ان کی رضا مندی حاصل ہو سکے، چنانچیدہ مشرکین پہلے ان اعمال کو بجالاتے، پھر عاجزی کے ساتھ گڑ گڑا کر ان ہستیوں ہی سے فریاد کرتے اور کہتے:''ہماری ضرورت پوری کرواور ہماری مصیبت ٹال دواور ہمارا خطرہ دور کردو۔'' اب رہا بیسوال کہ وہ کیا اعمال تھے جنھیں مشرکین نے ان ہستیوں کی رضا مندی اور تقرب کے لیے ایجاد کیا تھا؟ تو وہ اعمال بیہ تھے کہ انھوں نے ان انبیاء ، اولیاء اور بزرگانِ دین کے نام سے بعض مخصوص جگہوں برآ ستانے بنا کر وہاں ان کی اصلی یا خیالی تصویریں یا مور تیاں سجا رکھی تھیں اور کہیں کہیں ایسا بھی ہوا کہان کے خیالات میں بعض اولیائے کرام یا بزرگانِ دین کی قبریں مل گئیں تو مورتی تراشنے کے بجائے اٹھی قبروں پر آستانے بنادیے۔اس کے بعد بہلوگ ان آستانوں پر جاتے اور مورتیوں یا قبروں کو چُھو کر ان سے برکت حاصل کرتے ، ان کے گرد چکر لگاتے ،تعظیم کے طور پر ان کے سامنے کھڑے ہوتے، نذر ونیاز بیش کرتے، چڑھاوے چڑھاتے اوران طریقوں سے ان کی قربت اور ان کافضل حاہتے، نیز نذرونیاز اور چڑھاوے کے طور پر بیلوگ اپنی کوئی بھی چیز پیش کردیتے کھیتی سے حاصل ہونے والے غلے، کھانے یہنے کی چیزیں،

#### وسیلہ کے ناجائز طریقے 🖟

جانور، چوپائے، سونا چاندی، مال واسباب غرض جس سے جو ہوسکتا تھا، نذرکردیتا تھا۔ کھنے کا تھا۔ کھنے کی چیزیں، سونا چاندی اور مال واسباب چڑھانے کا طریقہ بیتھا کہ ان آستانوں پر پچھ مجاور اور درباری ہوا کرتے تھے۔مشرکین سے چیزیں انھیں پیش کرتے اور وہ مجاور انھیں قبروں اور مور تیوں پر چڑھا دیتے تھے۔عام طور پران کے بغیر براہ راست کوئی چیز نہیں چڑھائی جاتی تھی۔

البتہ جانوروں اور چوپایوں کو چڑھانے کا طریقہ علیحدہ تھا اور اس کی بھی کی شکلیں تھیں، چنانچ بھی وہ البیا کرتے کہ ان اولیائے کرام اور بزرگانِ دین کی رضا مندی کے لیے جانورکوان کے نام پر آزاد چھوڑ دیتے۔ وہ جہاں چاہتا چرتا اور گھومتا، پھر کوئی اسے کسی طرح کی تکلیف نہ پہنچا تا بلکہ تقدی کی نظر ہے دیکھتا۔ اور بھی البیا کرتے کہ جانور کو ان ولیوں اور بزرگوں کے آستانے پر لے جا کر ذرج کردیتے اور بھی البیا کرتے کہ آستانے کے بجائے گھر پر ہی ذرج کر لیتے لیکن کسی ولی یا بزرگ کے نام پر ذرج کرتے۔ ان کاموں کے علاوہ مشرکین کا ایک کام یہ بھی تھا کہ وہ سال میں ایک مرتبہ ان ولیوں اور بزرگوں کے آستانوں پر میلہ لگاتے .....وغیرہ

افسوس کہ وہی جہالت تا حال جاری ہے، لہذاللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ سب کو صراطِ منتقیم سُجھائے اوراس پر ثابت قدمی سے گامزن ہوجانے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین.

| 700000 TO |
|-----------|
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |

756 DO 365

| 000 270 |
|---------|
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |

كفار مكه رسول مقبول مَنْ اللَّهُمُ كَي جَوكِيا كرتے تھے ( نعوذ بالله ) \_ چنانچه كتا في رسول کے جواب میں صحابہ کرام اور دیگر مسلمان شاعروں نے مؤثر طور پر آب علیم کا دفاع کیا اورآب منافیم کے اوصاف حمیدہ بیان کیے۔ نعت گوئی ای لسانی جہاد کی پیداوار ہے۔ گر جرانی کی بات ہے کہ برصغیر مندویاک میں ہندو کلچر کے زیر اثر بھجنوں اور گیتوں میں استعال ہونے والے ہندی الفاظ، تلازمات ومناسبات، علائم ورموز اورتشبيهات واستعارات كا استعال بھی نعتیہ مضامین میں ہونے لگا یہاں تک کہ ہندی راگوں کی نے اور گیتوں ك انداز يرنعتيه شاعرى مونے كى ..... اور رفة رفة نوبت بداي جارسيد كه موجودہ عوامی نعتوں کا اکثر و بیشتر ذخیرہ فلمی گانوں کے زیرِ اثر لکھا، پڑھا اور موسیقی کے آلات محرمات کے ساتھ ٹی۔وی چینلوں برگایا جانے لگاہے۔نیز صوتی آ ہگ کو برقرار رکھنے کے لیے اللہ ..... اللہ کے الفاظ کو خنائیت (Rhythm) کے طور پرمتعمل کرلیا گیا ہے، جو آ داب نعت گوئی کے سراس خلاف ہے۔جبکہ نعت اور اس کے آواب کاحقیقی نمونہ صحابہ کبار جھالیہ اہلی بیت اطہار بھائی اور صلحائے أمت راست علام كري، فارى اور أردو نعتب كلام ميں ماتا ے، جس کا انتخاب اس کتاب میں موجود ہے۔ قارئین سے التماس مطالعہ ہے!





